## إِبْرِيْ رَبِيْنِ لِيْ وَالرَّسُدِيَةِ وَالرَّسُدِيَةِ

۳ تاکیف إرنیشیّت ٍرثیبَان

سَلَهُ! لَهُ الْهِرَبِيَةِ عادل زُعَيْثِرِ

القاهر. - ۱۹۰۷ طبع بِدَارِائِخَيَاءِالكُمْنُ ِالْهِرَهَيَّةَ عِيسَىٰ لنبَابِلْ لِجَلِّنْ وَشِرَكَاهُ

## بريخ الحال المركز المرحي

أُقَدَّم ترجمــة كتابِ « ابن رشد والرُّشدية » للفيلسوف الفرنسيّ المشهور إرْنِسْت رينان . . .

والكتابُ عَرْضُ تاريخي لحياة ابن رشد ومذهبه وما اعْتَوَرَ « الرُّشْدية » من تطورِ في أور بة .

وفي هـذه المقدمة لا نترجم لابن رشد الذي هو أشهر ولاسفة العرب وأعظم شارح لفلسفة أرسطو عَرَفَه العالَم حتى أيامنا ، وذلك من غير فناء ابن رشد في شخصية هذا المُملِم الأول الذي خالف كثيراً من آرائه ، فالأمر وقد فَصَّله رينان في هـذا الكتاب بما فيه الكفاية ، و إنما نقول إن الدراسات الفلسفية عند العرب خُتِمت بابن رشد و إن فلسفة ابن رشد انتقلت إلى أور بة حيث أقبل الناس عليها ، وفلسفة أبن رشد ، على الخصوص ، هي أكثر ما يَسْبِق اليها الذهن عند النظر وفلسفة أبن رشد ، على الخصوص ، هي أكثر ما يَسْبِق اليها الذهن عند النظر الى قول ابن خلدون في مقدمته : « بَلَغَنا لهذا العهد أن هذه العلوم الفلسفية ببلاد الإفر نجة من أرض رومة وما إليها من العُد وة الشماليه نافقة الأسواق وأن رسومها هناك متجد دة ومواوينها جامعة متو فرة وطابتها متكثرة » .

و يَظَلُّ ابنُ رشد أستاذَ أور به في عالمَ الفلسفة عِدَّة قرون ، وتَكُون « الرشدية » نتيجةً لذلك الإقبال فينحرف أولئك القومُ ، تحت هذا الاسم ، عن آراء ابن رشد تارة و يَدْنُون منها تارةً أخرى ، وهذا ما أفاض رينانُ في تحقيقه بحثاً وتمحيصاً رادًا الأمورَ إلى أسبامها .

وقد عَوَّل رينانُ في وضع كتابه على مؤلَّفات ابن رشد التي تُر ْجمت إلى اللاتينية والعبرية و إلى ما بَقِيَ من أصلها العربيِّ وهو قليل ْ جِـدًّا ، كما حَقَّق في جميع ما كُتِب عن ابن رشد وفلسفته في جميع لغات العالم فرَجع الفروع إلى أصلها ببراعة تناسب شهرته ، فأظهر كتابه الذي نَعْرِض ترجَمته .

والكتابُ ظَهَرَ المرة الأولى سنة ١٨٥٢ ، فَفُتِحَ به أَفُقُ جـديد فى حَقْل الدراسات الفلسفية الإسلامية ، وصار مُعَوَّلَ جميع الباحثين من جميع الأمم فى الفلسفة العربية ، ولا سيا فلسفة أبن رشد ، فلا تكاد تَجدُ مستشرقاً أو عربياً يَبْحَث فى فلسفة ابن رشد من غير أن يقتبس معارف كثيرة من كتاب رينانَ هـذا عادًا إياه أهم المصادر فى موضوعه .

ولا مِرَاء في أن هذا الكتاب لا يَخْلُو من أمور تحتاج إلى إعادة نظر وتقويم وتعديل ، شأنُ كلِّ سِفْرٍ من أشهات الأسفار ، ولكن يُطْلَبُ بمن يَقُومُ بهذ العَمَل ألَّا يقتصر على كُتُب ابن رشد التي انتهى إلينا أصلُها العربي ، فهذه الكتب ُ قليلة وحدًا ، ولا تكفي وحد ها لتناول مِثْلِ هذا الأمر ، وإنما يَقْضِي الإنصاف بأن يُدَقَّى أيضاً في كُتُب ابن رشد التي مُقلِّت إلى اللاتينية والعبرية وضاع أصلُها العربي أيضاً في كُتُب ابن رشد التي مُقلَّم المواف من هذه الكتب مُعْظَم مؤلَّفات ابن رشد وأهمها .

ومن دواعى الأسف أن تَخْلُوَ اللغةُ العربية من ترَجَمة لكتاب رينان الذى هو من أهمِّ ما ألَّه الغرب عن فلسفة العرب ونثراسُ لكلِّ باحث في ابن رشد الذى هو أبعد ُ فلاسفة العرب صيتاً وأعظمهم نفوذاً بين الأمم ، و إن من المؤلم حقًا أن يُكثِرَ كُتَّابُنا والمؤلفون في الفلسفة عندنا من الاستشهاد بعبارات مقتطفة من

كتاب « ابن رشد والرُّشْدية » لرينان ، وتناولِ هذه العبارات ، وما انطوى عليه هذا الكتابُ من آراء ، بالقبول غالباً والرَّدِّ والنقد أحياناً ، من غير أن يُتَرْجَم هذا الكتابُ كلَّه إلى العربية مع بحثه في ناحية مهمة من حضارة العرب ، من أُجْلِ ذلك نقلته إلى لغتنا مع ما في نقله من مصاعب أرجو أن أكون قد ذَللتُها جهد الاستطاعة ، فإذا كان التوفيق حليفي في هذه المُهِمَّة عَدَدُ تُنِي قد بَلَغْتُ ما أَهْدِ فَ إليه (١) .



<sup>(</sup>۱) وهنا ننبه القارى إلى أن العلامة رينان اقتطف كثيراً من العبارات العربية الموجودة فأعدنا معظمه إلى أصله العربي ، وأما الذي لم تتوصل إلى نصه العربي ، بسبب فقدان الأصل غالبا ، فقد ترجناه من الفرنسية مع وضع إشارة (\*) عليه في مواضعه تنبيهاً للقارى .



### میشن

نُشِرَ هــذا الـكتابُ للمرة الأولى في سنة ١٨٥٢ ، وُنُقِّحَ كثيراً في طبعته الحاضرة ، وذلك أنه أمْكُنَ إِكَالُ سيرةِ ابن رشد وتاريخ الرُّشدية لدى اليهود ، ونُقطتين أو ثلاثِ نِقاطرٍ من تاريخ الرُّشدية في القرون الوسطى ، بفضل دراسة بعض المصادر الجديدة وما قام به السادة مُنْكُ وجوزيف مُلِّر وشتَايْنِشْنَايْدِر (١) وأمارِي ودُوزِي وغُوشِه من مباحثَ حديثة ، ونَزَلْتُ عند إرادة بعض الناس فأَدْرجتُ ، كذيل لهذا الكتاب ، مالم يُطْبَعُ من نصوص عربيــة اسْتُندِدَ إليها في بيان سيرة ِ ابن رشد ٍ ومؤلَّفاته ، وكان مسيو مُنْكُ قد أُعَدَّ للطبع ثلاثةً من هذه النصوص أي قِطَعاً من ابن الأبار والأنصاريّ والذهبيّ ، فاعتمدنا على نسخته في نَشْرِها هنا ، ولا يستطيع هـذا الزميلُ العالم أن يُعِيدَ النظر في عبارة الأنصاري الصعبة جِدًّا بسبب ذهاب بصره ، فتغدو موضع َ نقد ٍ مؤخَّراً ، فيَكُونُ لي بنصائح السادة دُوسلان ودُوزي ودِرِ نُـبُرْغ حَولَها فوائدُ كثيرةٌ ۚ إِلَى الغاية ، وأعتقدُ أن هذه القطعة الفريدة ستُقْرَأ بمُتْعَةً من قِبَل المتخصصين باللغة العربية لِمَا انطوت عليمه من سَجْم رائع ، ومن بلاغ ابن عَيَّاش الطريف الذي أَدْ تَجَه المؤلِّف فيها، وليست عبارةُ الذهبيِّ غيرَ تكرارِ لغيرها من بعض الوجوه ، ومع ذلك فقد رأيتُ وجوب إدراجها لِمَا تَحُويه من فُرُوق، وأما عبارةُ ابن أبي أُصَيْبِهَة فقد استَطَعتُ

<sup>(</sup>١) أمكننى أن أرجع إلى كتاب عن المصادر لم يطبع بعد وضعه هذا العالم للمكتبة البودلية ، وذلك بفضل مستر مكس ملر الذى استنسخ لى فصل هذا الأثر الخاص بابن رشد .

أن أنْتَفَ\_ع في أمرها بالمقابلة بين مخطوطين في أَكْسَفُورْد تَفَضَّل مسيو دُوزِي بإطْلاَعي عليهما ، وأما الوثيقة التي نُشِرَت في الذيل تحت رَقْم ٥ فلم يكن لدى ، لتعيين نَصِّها ، غيرُ نسخة واحدة ناقصة كثيراً ، وقد تَفَضَّلَت المطبعة الإمبراطورية ، بكرَ مها المعهود ، أن تَضَع تحت تصرُّف الناشر حروف هذه المقتطفات المختلفة مصفوفة بكل إتقان تَعْرِف أن تأتيه في أعمالها المَشْرِقية .

وقد عُنِيتُ كُلَّ العناية بما تَفَضَّلَ به نُقَّادُ ۖ أَثْبَاتُ ۗ ، ولا سما مسيو هنرى رِيتًر ، من إرسالِ ملاحظات ٍ إلى منهذ الطبعة الأولى ، ومع ذلك فإنني لم أستطع أَنْ أُغَيِّرَ وَجِهَةَ نَظْرَى حِيَالَ أُصُولِ الفلسفة العربيـة على العموم وطابعيها ، فتَرَانى أُصِرُّ على اعتقادى أنه لم يسيطر على إيجاد هـذه الفلسفة أيةُ فرْقة كبيرة من فرَق العقائد ، وذلك أن العرب لم يَصْنَعُوا غيرَ انتحال مجموع الموسوعة اليونانية كما عَوَّل عليه العالمُ بأَسْرِهِ حَوَالَى القرن السابع والقرن الثامن ، وذلك أن العِلْم اليونانيُّ مَثَّلَ ، لدى السريانِ والأنباطِ وأهل حَرَّان والفرس الساسانيين ، دَوْراً كثيرَ المشابهة للدَّوْر الذي يُمَثِّلُهُ العِلْمُ الأوربيُّ في الشرق منذ نصف قرن ، فلما اطَّلَعَ العرب على هذا الصنف من الدِّراساتِ وَجَدُوا في أرسطو المعلمَ الثُّدِّت، ولكن ْ من غير أن يختاروه ، وذلك كمدرسة ما في القاهرة تُدَرَّس الهندسةُ والكيمياء فيها وَفْقَ مُوْلَفِينَا مِن غَيْرِ أَن تَكُونَ قَد أُدِيرَت عن تفضيلٍ لهؤلاء المؤلفين من الناحية النظرية ، ومن الحقِّ البالغ أن يقال ، من جهة أخرى ، إن الفلسفة العربية ، حين انساعها على أساس َ نَقْلِيِّ ، انتهت ، في القرن الحادي عشر والقرن الثاني عشر على الخصوص، إلى إبداع حقيقي ، وهنا أجِدُني مستعدًا للتسليم في أمورِ ، أي إنني ، عندما عدت إلى تتبع آثار هذه الحركة العلمية الجميلة بعد فَتْرَة عشر سنين ،

وجدتُ أن المقام الذي جَمَلْتُ لها هو دون ما تستحقُّ ، فَعَظُم ابنُ رشدٍ في نظري أكثرَ من أن يَصْغُر ، وحاصلُ القول أن ألأفُق العقليَّ الذي مَثَّلَه علماء العربحتى أواخرِ القرن الثاني عشر أرفعُ من أفُق العالَم النصراني ، بَيْدَ أنه لم يُوَفَّقُ للمرور في المعاهد ما أقام علمُ الكلام حاجزاً تتعذَّرُ مجاوزتُه من هذه الناحية ، فبق الفيلسوفُ المسلم هاويًا أو موظف بلاط ، ثم ألقى التعصبُ رُعْبًا في الملوك فتوارت الفلسفة وأبيدَت المخطوطات بأمرٍ مَلكي ، وذَكرَ النصاري وحدَهم أنه كان لدى الإسلام علماه ومفكرون .

وعندى أن هناك أُطْرَفَ درس ينشأ عن هـذه القصة ، وذلك أن الفلسفة العربية تُعَدُّ مثالاً وحيداً تقريباً لتَقافة ِ بالغةِ السموِّ حُذِفت بغتةً تقريباً من غير أن تترك آثاراً ، ونُسِيَتْ تقريباً من قِبَل الأمة التي أبدعتها ، وفي هــذه الحال يَـكُونَ الْإِسلامَ قَدْكُشُفَ عَمَا هُو مَلازَمْ لَعْبَقْرِيتُهُ لَزُومًا عُضَالًا ، وكذلك كانت النصرانية ُ قليلةَ الملاءمة لنشوء العِلْم الوضعيّ ، فَوُ فَقَّتُ لتعطيل هذا العلم في إسپانيّة وعَوْقِه في إيطالية كثيراً ، ولكن من غير إطفاء له ، فانتهت حتى أعلى فروع ٍ الأسرةِ النصرانية إلى إصلاح مابينها وبينه ، وإذْ لم يستطع الإسلام أن يتحول وينتحل أيَّ عنصرِ من الحياة المدنية والعَلْمانية فقد نَزَع من جَوْفه كلَّ أصلٍ من الثَّقَافة العقلية ، أَجَلُ ، كُو فِحَ هــذا المَّيْلُ الْمُقَدَّرُ ما يَقِيَ الإسلامُ قبضةَ الْعرب الذين هم عِرْقُ اطيفُ أريب ﴿ جِـدًّا ، أو قبضةَ الفرسُ الذين هم عِرْقُ كَثيرُ الإدراك للبحث النظريّ ، بَيْدَ أن ذاك المُيْلَ ساد من غير أن يوجد مايوازنه بعد أَن نَسَلَّمْ قيادةَ الإسلام أقوام من البرابرة كالترك والبربر وغيرهم ، فهنالك دخل العالَمُ الإسلاميُّ دَوْرًا من الغِلْظَة العمياء لم يَخْرُج منه إلا لَيَقَعَ في نَزْع ِ كثيب حيث يَّنْتَفِضُ تحت أعيننا . وعلى العكس لم أستطع أن أُجِد ، حيا أعدت النظر في سابق حكمى حِيال مدرسة بادُو ، أنني كنت شديداً جِدًّا ، فإذا عَدَوْتَ بعض النَّجَبَاء لم تَجِدْ مذرسة بادُو غير المتداد السِّكُلاسِيَّة (١) المنحطة إلى قلب الأزمنة الحديثة ، فهى ، بدلًا من أن تكون عاملًا في تقدم العلم ضَرَّته بتأييدها المؤلفين الغابرين للتعوَّفين ، والخلاصة أن الرُّشدية البادُويَّة هي فلسفة الكُسانَى ، ولا نستطيع أن نُورِد دليلاً أسطع منها على الخطر في تعليم الفلسفة في المعاهد العلمية على أنها علم مستقل ، فقعلم مثما على الخطر في تعليم الفلسفة في المعاهد العلمية على أنها علم مستقل ، فقعلم مثما على الخطر في تعليم الفلسفة في المعاهد العلمية على أنها علم مستقل ، تقدَّم العلم الوَضْعِي ، أَولَا يَجْدُرُ أن نَذْ كُر ، بالحقيقة ، أن وجهة عليله العلمية تقدَّم العلم الوَضْعِي ، أَولَا يَجْدُرُ أن نَذْ كُر ، بالحقيقة ، أن وجهة عليله العلمية أن يقال إن كلَّ سِكُلَاسِي عدوٌ خَطِرُ للحقيقة وَفْق تعبير نِيزُولْيُوس ، وكلُّ منطق يُجَرَّد ، وكلُّ مابعد طبيعة يُجَرَّد ، يَذْهبان إلى إمكان الاستغناء عن العلم أيعَدَان عائقًا لتقدم الذهن البشري لا تحالة ، ولا سيا عندما تُعبَّيه المُنظَّمة نفستها وتَجدُدُ في ذلك داعي وجودها فتَجْمَل منهما تعليماً تقليديًّا .

<sup>(</sup>١) Scolastique ، وهي الفلسفة الكلامية .

<sup>.</sup> La routine (۲) النمطية .

### مُقَكَدَمَّتُةَ الْمُؤَلِّفُنُّتُ فَالطَّبِعَةِ الأولَىٰ

إذا ما قَصَرُ نا البحث في تاريخ الفلسفة على النتائج الوضعية التي يُمْكِنُ تطبيقها على احتياجات زماننا مباشرة وَجَبَ أن يُعاَبَ موضوعُ هذه المباحث بكونه عقياً تقريباً ، وأُعُدُّ ني أُولَ من يعترف بأنه لا يُوجَدُ ما نتعلّه ، أو نتعلّه تقريباً ، من ابن رشد ، ولا من العرب ، ولا من القرون الوسطى ، وذلك أن المُعْضِلات التي تَشْعَلُ بال الإنسان في الوقت الحاضر ، و إِن كانت عين التي ساورته في كلِّ زمان من حيث الأساسُ ، تُبصِرُها خاصةً بعصرنا من حيث الشكلُ الذي تَظْهَر به في أَمامنا ، وهي من الخصه صعة بعصر نا ما لا تَحَدُ معه عَدَ قال ، إلى الذارة من المُلكُ الذي المُلكَ الله المُلكَ الذي المُلكَ الذي المُلكَ الذي المُلكَ الله المُلكَ الله المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ المُلكَ الذي المُلكَ اللهُ اللهُ المُلكَ اللهُ المُلكَ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ المُلكِ اللهُ اللهُ المُلكِ المُلكِ المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ اللهُ المُلكِ المُلكِ اللهُ المُلكِ المُ

من حيث الأساس ، تُبصِرُها خاصة بعصرنا من حيث الشكل ُ الذي تَظْهَر به في أيامنا ، وهي من الخصوصية بعصرنا ما لا تَجِدُ معه غيرَقليل ، إلى الغاية ، من الخلول القديمة التي لا تزال صالحة للتطبيق ، ولِذا لا يَجُوز أن يطالب الماضي بغير الماضي نفسِه ، وقد ارْتَفَعَ شأنُ التاريخ السياسي منذ كُفتَ عن البحث فيه عن دروس السكياسة والأخلاق ، وقُلُ مِثْلَ هذا عن تاريخ الفلسفة الذي تقوم فائدته على السكياسة والأخلاق ، وقُلُ مِثْلَ هذا عن تاريخ الفلسفة الذي تقوم فائدته على

السكرياسة والاحلاق ، وقل مسل هذا عن ماريخ الفسفة الذي تفوم قائدته على صورة تطورات الذهن البشري المتعاقبة التي تُسْتنبط منه أ كثرَ مما على المعارف الوضعية التي تُسْتَخْرَج منه .
وصفة القرن التاسع عشر الفارقة هي أنه أقام المنهاج التاريخي مقام المنهاج العقدي في جميع الدراسات الخاصة بالذهن البشري ، وعاد النقد الأدبي لا يكون

غيرَ بيانٍ لمختلف أشكال الجمال ، أى عَرْضٍ للطرق التى حَلَّ بها مختلفُ أُسَرِ الإنسان وأجيالِه مُعْضِلَة الجمال ، وليست الفلسفة عيرَ صورةِ الحلول المقترحة لفك الإنسان وأجيالِه مُعْضِلَة الجمال ، وليست الفلسفة عيرَ تاريخ للجهود المعضلة الفلسفية ، وعاد لا يَنْبَغى لعلم اللاهوت أن يكون غيرَ تاريخ للجهود

التُّلْقَائية التي يحاوَل بها حلُّ المعضِلة الإلهاية ، والواقعُ أن التاريخ هو الشكلُ اللازمُ لعلم كلِّ ما هو خاضع لسُنَن الحياة المتقلبة المتعاقبة ، فعلمُ اللغات هو تاريخُ اللغات ، وعلم الآداب والفلسفة هو تاريخُ الآداب والفلسفة ، وكذلك علمُ الذهن البشرى هو تاريخُ الذهن البشريّ ، لا تحليلُ دواليبِ الروحِ الفرديّ ، ولايَنْظُر علمُ النفس إلى غير الفرد، وهو يتأملُه مجرَّداً مطلقاً كموضوع دائم مطابق لنفسه دائمـاً، والشعورُ ، في نظر النقد، يَجْرِي في الجنس البشري كما في الفرد ، ويَــكُون له تاريخُه ، ويقوم أعظمُ تقدم في النقد على إقامة مَقُولَة ِ التحولِ مقامَ مَقُولَة ِ الوجود، وعلى إحلال مبدإ النسبي محلَّ مبدأ الْطُلق والحركة ِ محلَّ السكون ، وكان كلُّ شيء يُعَدُّ في الماضي موجوداً ، فيَدُورُ البحث حَوْلَ الفلسفة والفقه والسياسة والفنُّ والشعر على وجه مُطْلَق ، والآن يُمَدُّ كُلُّ شيء في طريق التحول ، ولا يَعْنِي هذا أن السَّيْرَ والنشوءَ لم يَكُونا سُنَّةً عامة كما في الوقت الحاضر ، فالأرضُ كانت تَدُور قَبْلِ كُو بِرْ نِيكَ وَإِن لَمْ يُشْعَرُ بَحِركَتِهَا ، وتَسْبِقُ الْفَرْضِيَّاتُ السُّكُنْهِيَّةُ فَرْضِيَّاتِ الحوادث دائمًا ، ويَكُون التمثالُ المصرى الجامدُ اللاصقةُ يداه بالرُّ كبتين سابقًا لازماً للتمثال الإغريقيِّ ذي الحيوية والحركة .

فَن وِجِهة نظر علم النقد تركى فى تاريخ الفلسفة أنه يُبُحَثُ عن التاريخ أ كُثرَ عما عن الفلسفة حَصْراً ، ولا مِراء فى أن الفلسفة العربية أمر واسع فى حَوْ لِيَّات الذهن البشرى ، ولا يجوز ، فى عصر طريف كعصرنا ، أن نَمُو من غير أن نَرُدُ الله الذهن البشرى ، ولا يجوز ، فى عصر طريف كعصرنا ، أن نَمُو من غير أن نَرُدُ الله الله الله الله عنده الحلقة من المَا تُوركل اعتبار لها ، ومع ذلك فلا بُدَّ من التسليم ، مُقدَّماً ، إلى هذه الحداثة من المَّا تُسُورَ ، تقريباً ، عن نتيجة يُمْكِن الفلسفة الحديثة أن بُسِيفها مُنْتَفِعة ، مالم تكن نتيجة تاريخية ، وليس العِرْق السامِي هو مايننبغي

لنا أن نطالبه بدروسِ في الفلسفة ، ومن غرائب النصيب ألَّا يُنْتِجَ هذا العرْقُ ، الذي استطاعَ أن يَطْبَع على بدائعه الدينية أَسْمَى سِمَات القوة ، أقل مَّ ما يَـكُون من بوا كيرَ خاصةً به في حَقْلِ الفلسفة ، ولم تَـكُن الفلسفةُ لدى الساميين غيرَ استعارة خارجية صِرْفة خالية من كبير خصب ، غيرَ اقتداء بالفلسفة اليونانية ، ومِثْلُ هذا ُيْقَالَ عَنْ فَلَسْفَةَ الْقَرُونَ الْوَسْطَى ، وليست القرونُ الوسطى ، البعيدةُ الغَوْرِ البالغةُ الابتكار الوافرةُ الشِّعر في صَوْلة حماستها الدينية ، غيرَ تَحَسُّسِ في الظلام طويلِ ، غـيرَ تَلَمُّس واسم ٍ في ميدان الثقافة العقلية ، رجوعاً إلى مدرسة الفكر النبيل العظيمة ، أي إلى القرون القديمة ، ومن البعيد أن يكون عصرُ النهضة ، كما قِيلَ ، ضلالاً في الذهن البشري التائه وراء مَثَل أجنبيّ عالٍ ، بَلْ عَوْدٌ إلى مأثور الإنسان المتمدن ، و لِمَ ' يُلاَمُ عصر النهضة والأزمنة الحديثة على صنعهما، عن بصيرةٍ ودراية، ما كانت تصنعه القرونُ الوسطى بلا تَقْد ؟ وهل يَجْدُر تَفْضِيلُ دراسة أرسطو وَفْقَ تَرُجَمات ممقوتة على دراسته في النصوص الأصلية ؟ وهل يناسب تَفْضِيلُ معرفة أَفِلاطُونَ وَفَقَ شروح تِيمِهِ الرديثة ، أو وَ فَقَ شواهدَ مُبْتَذَلَةٍ ، على دراسته في مجموعة آثاره ؟ وهل يَلِيقُ تفضيلُ العِلْمِ بأُومِيرُسَ في دِكْتِيسَ ودارسَ على مطالعة الإلياذة والأُوذِسُّه ؟

إن الشرق السامِي والقرون الوسطى مَدِينان لليونان بكل ما عندها من الفلسفة ضبطاً ، و إِذَا فإذا ما دار الأمرُ حَوْلَ اختيارِ حجة فلسفية لنا في الماضى كان اليونانية وحد ها حَقُ إلقاء دروس علينا ، لهذه اليونانية الأصلية المخلصة في تعبيرها ، الخالصة وحد ها حَقُ إلقاء دروس علينا ، لهذه اليونانية سورية ، التي شُوهت بخِنْط من الكيلاسية (۱) ، لا يونانية مصر ، ولا يونانية سورية ، التي شُوهت بخِنْط من

العناصر الغليظة ، وعلى العكس إذا ما أغضينا عن مطالبة الماضى بمذاهب ، ولم نطالِبه بغير الوقائع فإن أدوار الانحطاط وتوحيد مختلف المذاهب والآراء وأدوار الانتقال والتحريف البطئ تَكُون أمتَع لنا من أدوار الكال حيث يَكُوحُ ، في بعض الأحيان ، المحكاء بروز العبقرية الأصلى "تحت كال الشكل ومقياس الفكر الدقيق .

وقد بَدَتْ لَى هـذه الملاحظاتُ أمراً ضروريًّا لاتقاءً لوم على عنايتى البالغة بمذهب عاد لا يُحَرِّكُ ساكناً فينا ، ولكننى ، وقد قُلْتُ إن تاريخ الذهن البشرى أعظمُ حقيقة فُتِحَت لمباحثنا ، أجِدُ أن كلَّ محاولة لإنارة ناحية من الماضى تَنْطَوِى على مَغْزَى واعتبار ، أى إن معرفة ما فَكَرَّ فيه الذهن البشرى من مُعْضِلة على مَغْزَى واعتبار ، أى إن معرفة ما فَكَرَّ فيه الذهن البشرى من مُعْضِلة أهم من تكوين رأى عن هذه المعضِلة ، وذلك أن المسئلة إذا ما تَعَذَّر حَلَّها كان على ذهن الإنسان لحليًّا أمراً تجربيًا له مُتَعَتُه ، وأنه إذا ما افْتُرض الحكم على الفلسفة بأنها ليست سوى جُهْد أزلى باطل لتحديد ما لا حَدَّ له لم يُعْرَبَّا أن نُمُ من على منظرٍ الفلسفة بأنها ليست سوى جُهْد أزلى باطل لتحديد ما لا حَدَّ له لم يُعْرَبَا أن نُمُ من باعلى انتباه .

وقد منعت نفسى ، على العموم ، من إظهار شعورى حَوْل المعضلات التى يَسُوقنى الموضوع إلى مَسِّها ، أو إننى صنعت ُ ذلك بما يُمْ كَنِ من الاعتدال مقتصراً على عَرْضي الدقيق لمُشَخِّصات المذاهب وفَوَارقها ، ونجد شَبها بين المذاهب في الفلسفة والأحزاب في السياسة ، ولا يَنفَع ُ المنهاج ُ الشخصيُ للمؤرخ ، الذى يُحَدِّث عن تنازع المذاهب والأحزاب ، لغير تزييف حُكمه في الغالب و إفساد يُحَدِّث عن تنازع المذاهب والأحزاب ، لغير تزييف حُكمه في الغالب و إفساد ما لتصويره من التأثير ، ومن شأن المُلكم الانتقاديِّ أن يَنْفِيَ المُلكم المتناع عن الاستنتاج ؟ المَعقدي من وما يُدْريك أن دقة الذهن لاتقوم على غير الامتناع عن الاستنتاج ؟

لاحِظوا جيداً أن ذاك هو النقد ، لاعدمُ الاكتراثِ ولا الارتيابيةُ ، أى إن الإنسان لا يكون مؤرخاً إلا إذا عَرَف أن يَتَمَثَّلَ فى نفسه ، مختاراً ، مختلف أمثلة الحياة فى الماضى كيما يُدرِكُ أصلها ولكى يَجِدَها ، بالتناوب ، شرعيـة ومَعِيبَة ، جميلة وشنيعة ، مُحَبَّبة وبغيضة .

وأعُدُّنى قد نَزَعْتُ من هذا الأثر أكرم نُصْح إذا لم أذْ كُر أنى أقدمتُ على وَضْعِه بإشارةٍ من مسيو فِسَكْتُور كُوزَان ومسيو فِسَكْتُور لُكِرَان وهو ، على ما يُمْكِنُ أن يَبْدُوَ غيرَ أهل الطف الذى شَجَّع به هـذان المَغْضَالان عليه ، أطّعهُ أن يُركى اشْمَالُه على نتيجة ضئيلة الحركة التي طَبَعاها على دراسات تاريخ الآداب والفلسفة ، وكذلك أعُدُّنى قد قَصَّرْتُ في أعَزِّ ذكرياتي إذا لم أذْ كُر هنا أوائك الذين كان من فَضْلِهم إغنائي تاريخ الرُّشْدية البادُويَّة ببعض الوثائق غير المطبوعة ، وكُذلك مَن فَضْلِهم إغنائي تاريخ الرُّشْدية البادُويَّة ببعض الوثائق غير المطبوعة ، أي كُنتيبِي القديس مَرْ قُس بالبندقية : السيد الأب قَلَنْدينِي ، وأستاذ الفلسفة أي كُنتيبي الدين المواجب أن أعْرِب عن بجامعة بادُو : السيد بَلْدَسَار بُو لِي ، والعالم السيد صَمُونيل لُوز اتُّو ، وغيرَهم ممن مَمَّوني لعَضُوى أكدية مَدْريد ، السيدين توما مُونُوز وجُوز و دَلْقًا ، اللذين شكرى لعُضُوى أكدية مَدْريد ، السيدين توما مُونُوز وجُوز و دَلْقًا ، اللذين يَشْفَلُ بالى .

ولم يَفُتْنِي أَن أَذْ كُرَ فَى تعليقاتى ما أَنا مَدِينَ مِه للآثار الرائعة التي كانت فلسفة أرسطو موضوعاً لها بيننا ، وأَخَصُ ما يُرَى مقدارُ ما انتفعت به من مباحث مسيو أُورِيوُ فَى الفلسفة السِّكُلاسِيَّة ، ومن مباحث مسيو مُنْك فَى الفلسفة العربية مسيو أُورِيوُ فَى الفلسفة السِّكُلاسِيَّة ، ومن مباحث مسيو مُنْك فَى الفلسفة العربية (٢ - ابن رسد)

واليهودية في القرون الوسطى ، وإذا عَدَوْتَ المقالةَ الجوهرية التي أَدْرَجَها مسيو مُنكُ في « مُعْجَم العلوم الفلسفية » عن ابن رشد وَجَدْتَه قد جَمْع حَوْل هـذا الشارح وآله وثائق مُمْتعة كان يَنشُرُها لو لم تُقطَع أعالُه العلمية بالحادث المشؤوم ، وبما أنني قُمْتُ بمؤلَّني من وجهة نظر أخرى فإن من البعيد أن يَجْعَل أثرى هذا أثرَ هذا أثرَه غيرَ مفيد ، ولن يُسْفِرَ أثرى عن غير جَمْل أثره مرغو با فيه إذا وقع ما نَرْ جو من عدم حرمان العلم نتأج حُقُ له أن ينتظرها من نَفْسٍ بالغة تلك الأَلْمَعِيَّة وذلك الفضل المُجَرَّبَ

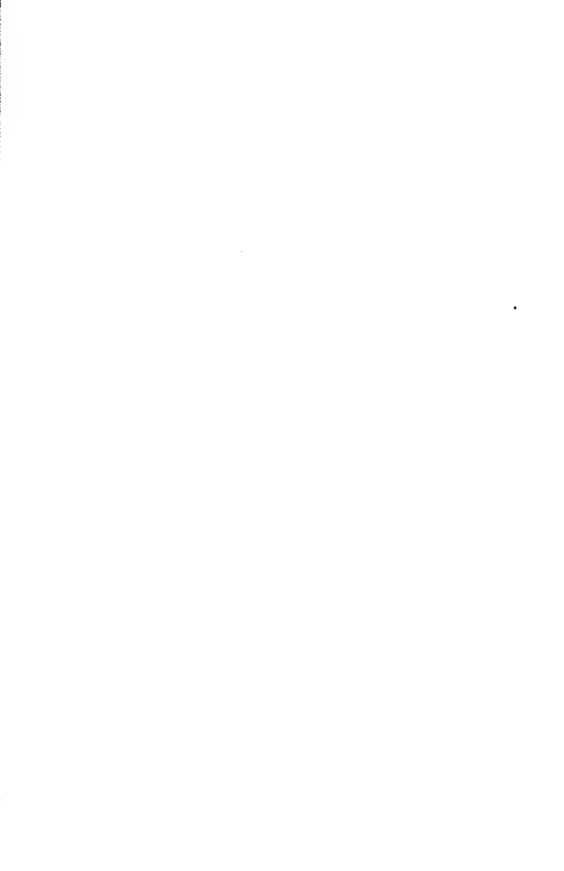
<sup>(</sup>١) لقد أنجز مسيو منك بعد ذلك بعض ما وعد بنشره ثانية ، مع إضافات مهمة ، مقالته عن ابن رشد في « مقالات عن الفلسفة اليهوديه والعربية » ، باريس ، ١٨٥٩ .

الجُزْءُ الأوَّل ابْنُ رُسْلِتٌ ہِ



# الفضلُ الأوَّل حَيَاة ابْن رُشْد وَمُوْلِفَانُهُ

(۱) نظرة فيا اعتور الفلسفة من نصيب مختلف في إسپانية العربية قبل ابن رشد، (۲) سيرة ابن رشد، (۳) عواملُ نكبة ابن رشد وما أصاب الفلسفة من اضطهاد لدى المسلمين في القرن الثانى عشر، (٤) نصيبُ ابن رشد لدى أبناء دينه، (٥) ما ضَخَمَتُ به سيرة ابن رشد من الأقاصيص، (٦) معارفُ ابن رشد ومصادرُها، (٧) إعجابُه، مع الغُلُق، بأرسطو، (٨) شروحُ ابن رشد، (٩) تعدادُ مؤلَّفاته، (١٠) مُتُون ابن رشد العربية، والمحطوطاتُ العربية والعبرية واللاتينية، (١١) طَبَعَاتُ مؤلَّفاته.



## ١ - نظرة فيما اعتور الفاسفة من نصيب ختلف في إسپانية العربية قبل ابن رشد

تَشْغَل حياةُ ابن رشد جميع القرن الشانى عشر تقريباً، وترتبط فى جميع حوادث هذا الدور الحاسم فى تاريخ التمدن الإسلامى ، وأبصر القرنُ الثانى عشر، نهائيًّا، حبوط ما حاوله العباسيون فى الشرق والأمويون فى إسپانية من توسيع لحقل العقل والعلم فى الإسلام، فلما مات ابن رشد فى سنة ١١٩٨ فَقَدَت الفلسفةُ العربية فيه آخر ممثل لها، وضُمِن انتصارُ القرآن على الحرية الفكرية لستة قرون

على الأقل .

وقد أَسْهُمَ ابنُ رشد فيما لِمثلِ هذا الوضع من نَفْع وضَر مِما لَقِيَ من نَكَباتٍ في حياته وما تمتع به من شهرة بعد مماته ، وذلك بما أنه ظَهْرَ بعد دورٍ من الثقافة العقلية العظيمة ، وذلك في زمن كانت هذه الثقافة تتداعى ، فإن مصائب مَشيبه إذا كانت شاهدة على ما ابْتُليت به القضية التي كان يُدُا فِعُ عنها من زوال حُظُوة فإنه عُوض من هذا تعويضاً ملائماً باقتطافه وحده ، تقريباً ، مجد أعمال لم يَفْعَل عير عرضها في مجموعها ، فسكائن ابن رشد بُويس الفلسفة العربية ، أي أحد أولئك الذين

يَظْهَرُون مؤخَّراً فيُمُوّضون من الإَبداع الذي يُعُوزهم بَمُوْسُوعية آثارهم القائمة على الشرح والنِّقاش، أي أحدُ أولئك الذين يظهرون في وقت متأخر جدًّا فلا يبتكرون، وإنما يَكُونُون آخرَ ما للحضارة المتداعية من دعائم فيرَوْنَ اقترانَ اسمهم ببقايا

الثَّقافة التي خَلَّصُوها ، كما يَرَوْن غُدُوَّ مؤلَّفا تِهم صيغةً مختصرة تَدْخُل بها هــذه الثَّقافة ، من ناحيتها ، في أثرَ الذهن البشريِّ المشترك .

ولم يَكَدُ يَمْضِي على الفلسفة العربية الأندلسية قرنان حتى أَبْصَرَتْ أنها وُ قِفَتْ من فَوْرِها عن تعصب ديني وانقلابات سياسية وغارات أجنبية ، وقد كان للخليفة الحكم الثاني فخرُ البدء بهذه السلسلة الرائعة من الدراسات التي لهـــا مقام مهم في قاريخ الحضارة بما اتَّفَقَ لها من تأثيرٍ في أوربة النصرانية ، و يَرْوِي المؤرخون المسلمون أن الأندلس تحولت في عهده إلى سُوق عظيمة تُجُلُّب إليهــا مُنْتَجَاتُ الأدب من مُخْتَلِف الأقاليم حالاً (١) ، وكانت الكتب التي تؤلَّفُ في فارسَ وسورية تُعْرف في الأندلس ، غالبًا ، قَبْـلَ أَن تُعْرَف في المَشْرِق ، ومن ذلك أن أرسل الحكم ألف دينار من الذهب الخالص إلى أبي الفرج الأصفهاني كُمْ اَ يَحُوزُ النَّسَخَةَ الأُولَى من أَغانيه المشهورة ، ومن الواقع أن قُرِيءَ هــذا الأثرَرُ النفيس في الأندلس قَبْلَ أَن يُقْرَأ في العراق ، وقد كان للحَكَم في القاهرة و بغداد ودمشق والإسكندرية وكلاء عَهدَ إليهم في الخصُول له على مؤلَّفاتٍ من علوم الأوَّلين والآخرين بأيُّ ثمن كان ، وتَحَوَّل قصرُه إلى مَصْنَع لا 'يُلْقَى فيه غيرُ الناسخين والْمُجَلِّدين والْمُزَوِّقين ، وكانت قائمة مكتبته وحـدَها مؤلَّفةً من أربعة وأربعين مجلَّدا(٢) ، وذلك من غير أن تشتمل على غير عُنوان كلِّ كتاب،

<sup>(</sup>۱) پسكوال الغاينغوسى ، تاريخ الدول الإسسلامية في الأندلس ، من متن المقرى ، (لندن ١٦٤٠) ، الجزء ١ ، الذيل ٤٠ وما بعده ، الجزء ٢ ، الصفحة ١٦٨ وما بعدها ، — الغزيرى : المسكتبة العربية الإسپانية ، الجزء ٢ ، الصفحة ٣٧ — ٣٨ والصفحة ٢٠٠ — Comment. de institutis, litterariis in Hispania quoe Arabes (عوتنفن ١٨١٠) ، ص ١١ و ص ٥٩ ، \_ كاترمير ، مذكرة حول ميل الشرقين إلى الكتب ، ص ٤١ ، — ابن أبي أصبحة ، في حياة ابن باجة ، (المسكتبة الإمبراطورية ،

<sup>(</sup>۲) انظر إلى ابن الأبار ، فى دوزى : لمحات حول بعض المخطوطات العربية ، ص ١٠٣ ، ١ ، ١٦ – ١٧ ، ــ المقرى ( طبعة دوزى ، رايت إلخ . ) جزء ١ ، ص ٢٥٦ .

ويَرْوِى بعض المؤلِّفين أن عـدد الحِلَّدَات بَكَعْ أَر بَعَمِئَة أَلْفَ ، وأَن نَقْلَ هذه المجلدات من مكانٍ إلى آخرَ استلزم ستة أشهر على الأقلّ ، وكان الحَـكَمُ مُتَبَحِّراً في التراجم وعلم الأنساب ، ولم يُوجَد كتاب لم يقرأه ، ثم إنه كان يكتب على أوراق متنقلة اسمَ المؤلِّف وكنيته وأشرته وقبيلته وأهله وسنة ولادته وموته وما عُزِى إليه من نوادر ، وكان يقضى وقته في محادثة رجال الأدب الذين يَرِدُون بَلاطَه من جميع أنحاء العالم الإسلامي .

وكان عربُ الأندلس ، حتى قبل الحسكم ، يَشْعُرون بحافزٍ فيهم إلى الدِّراسات الحرة ، وذلك بفعل هذا الإقليم الجيل أو بفعل صلاتهم المستمرة باليهود والنصارى ، وكان من جهود الحسكم ، وقد ساعدته عليها عواملُ ملائمة ولى الغاية ، أن نَمَت حركة أدبية تُعدُّ من أسطع ما فى القرون الوسطى ، وكان من الميسل إلى العلم والموضوعات الجميلة فى القرن العاشر أن قام فى هذه الزاوية الممتازة من العالم تسامح لا تكاد الأزمنة الحديثة تَعرض مثيلاً له علينا، وذلك أن النصارى واليهود والمسلمين كانوا يتكلمون بلغة واحدة ، ويُذشِدُ ون عَيْنَ الأَشعار ، و يشتركون فى ذات المباحث الأدبية والعلمية ، وقد زالت جميع الحواجز التى تَفْصِل بين الناس ، فكان الجميع متفقين على الجدِّ فى حقل الحضارة المشتركة ، وتَفَدُّو مساجد وطبة ، التى كان الطَّلاب فيها يُعَدُّون بالألوف ، مراكز فَعَالةً للدِّراسات الفلسفية والعلمية .

بَيْدَ أَن التعصب الديني ، الذي هو عامل مشؤوم أزال بُذُورَ التقدم العقلي لدى المسلمين ، كان يُعِدُّ تقويض أثر الحكم ، وذلك أن علماء الكلام في المشرق كانوا قد أثاروا ريباً جِدِّية حَوْل نجاة الخليفة المأمون لإقلاقه عامل التقوى في الإسلام بإدخاله فلسفة اليونان (١) ، فلم يَبدُ مُتَزَمِّتُو الأندلس أقل قَسُوة ، ولما (١) عدت المصائب التي حلت به عقابا على تعلقه بالفلسفة ( تاريخ أبي الفداء ، جزء ٢ ،

اغتصب الحاجبُ المنصورُ السلطةَ من الضعيف هشام ، الذي هو من بني الحكم ، أدرك أنه يُغْفَرُ له كلُّ شيء إذا ما أَرْوَى نفورَ الأُنَّةِ والْجُمهور الغريزيُّ من الدِّراسات العقلية ، فأمَرَ ، إذَنْ ، أن تُسْتَقْصَى كُتُبُ الفلسفة والفلك ، وغيرها من العلوم التي زاولها القدماء ، في المكتبة التي عُنِيَ بجمعها الْحَكِمُ عن حُبِّ بالغ للاطلاع ، و يُحْرَق جميع هذه الكتب في ميادين قرطبة العامة أو تُقُذَّف في آبار القصر وصهار يجه ، ولم يُحْفَظُ من هذا غيرُ كتب التوحيد والنحو والطبِّ ، قال المؤرخُ سعيد الطليطليُّ (١) : « عزا مؤرخو العصر عملَ المنصور هذا إلى رغبته في الْحَظْوَة لدى العوامِّ وفي إثارة أقلِّ ما يكون من معارضة حين إلقائه ضَرْبًا من الغِشاوة على ذكرى الخليفة الحكم الذي كان يحاول اغتصاب عرشه \* » ،ولسوف نَرَى مَا كَانَ للفلاسفة من حُظُوةٍ شعبية قليلةٍ في الأندلس ، ولم يُحِبُّ الْجُمهورُ فريقَ الحكماء قَطُّ ، وكان احتمالُه لشَرَف العقل أصعبَ من احتماله لشرف النسب والنَّشَب، ولم تتمتع الفلسفة بعد أمرِ المنصور ذاك بغير فتَرَاتٍ من الحرية قصيرةٍ ، و بَدَت الفلسفةُ هدفاً لاضطهادِ مكشوفِ غيرَ مرة ، ورأى من يتعاطَوْنها أنفَسهم موضعَ تصريح بأنهم زنادقة من قِبَل أَئَة الشريعة ، واضْطُرَّ العلماء غيرَ مرةٍ إلى كُتْم عِلْمِهم حتى حِيَالَ أصدقائهم الخالصي المودَّة خشيةَ الوِشَايةِ بهم والخَــكُم عليهم مِثْلَ مَلاَحِدَة .

وماكانت إسپانية الإسلامية مَسْرَحاً له من الانقلابات فى القرن الحادى عشر ألتى حضارة الأُمويين فى خطر بالغ ، فقد نُهِب مركزُ الدِّراسات الرائعة : قرطبة ، ودُمِّرَ قصرُ الخلفاء ، وأَتْلِفَتَ المجموعات ، و بِيعَت بقايا مكتبة الحكم بأبخس

<sup>(</sup>١) غاينغوس : جزء ١ ، الذيل ، الصفحة ٤٠ وما بعدها .

الأثمان ، و بُدِّدَت فى البلد، و يَرْ وِى سعيد أنه شاهد مُجَلَّدات كثيرةً منها فى طليطلة ، و يعترف بأن ما تشتمل عليه كان يُوجِب إحراقها لوسُيِّرَتُ المباحث التى تَمَّتُ فى عهد المنصور بانتباه كما تَمَّتُ بُهيام .

وكان للفلسفة من المجذّور المتأصلة في هذا البلد الجيل ما كانت جميع الجهود، التي مُبذلَتْ للقضاء عليها، لتؤدّي معه إلى غير إنعاشها، ويُوكِّدُ لنا سعيد (١٠٦٨) ما ماتم في زمن وراسات لعلوم الأوائل اتفقى له من الازدهار ما لم ماتم في زمن وإن كانت ضرورة يَبْلُغُه قَبْلَ ذلك قط ، وإن كان الملوك لايزالون يَمْقُتُونها، وإن كانت ضرورة الذهاب إلى الجهاد في كل عام بالغة الضرر بتأمُّلات الفلاسفة، حتى إن بعض الأمراء كانوا يَظْهَرُون ملائمين لها، أو متسامحين نحوها على الأقل ، وقد أثبتت التجربة عدم احتياج الفلسفة إلى حماية ولا إلى رعاية ، وأنها لاتستأذن أحداً ولا تتكفّى أمراً من أحد، فهى أكثرُ محاصيل الشعور البشرى تلفّائية ، وذلك أن عصر حُكْم الحكم الذهبي لم يُخلِف للتاريخ أي اسم مشهور، وأن أسماء ابن باجّة وابن طفيل وابن زُهْر وابن رشد ، الذين أزعجهم التعصب ، دخلت في ابن باجّة وابن طفيل وابن زُهْر وابن رشد ، الذين أزعجهم التعصب ، دخلت في عَمْرَى الحقيقية .

<sup>(</sup>۱) غاينغوس ، الكتاب المذكور ، ص ٤١ وما بعدها ، وقد أعلمني مسيو دوزي أن مخطوط ليدن ، رقم ١٥٩ ، ص ٢٩٧ (٢) يعرض معني مختلفاً ، غير أن مسيو شيفر ( ص ٩٣ ) يؤيد قسماً من ترجمة مسيو غاينغوس .

#### ۲ - سیرة ابن رشد

مَرَاجِعُ سيرة ابن رشد (۱) هي : (۱) الكلمة الوجيزة التي خَصَّه بها ابنُ الأَبَّار في تكلته على مُمْجَم التراجم لابن بَشَكُوال (۲) ، (۲) مقالة طويلة ، ولكن مَبْتورة في البدء ، ضِمْنَ تكلة مُلغَجَمَي ابن بَشْكُوال وابن الأبار ، وهي لكاتبها أبي عبد الله محمد بن أبي عبد الله محمد بن عبد الملك الأنصاري المرَّاكُشيّ (۳) ، (۳) كلمة وجيزة لابن أبي أصيبعة في كتاب طبقات المرَّاكُشيّ (۳) ، (۳) كلمة وجيزة لابن أبي أصيبعة في كتاب طبقات

<sup>(</sup>۱) تكون اسم ابن رشد اللاتيني ، Averroès ، بفعل اللفظ الإسباني ، الذي تحوات به كلمة الله Aben إلى Aben أو Aven و لا تجد غير أسماء قليلة اعتورها من تنوع النسخ ما اعتور هذا الاسم ، الله Aben الله Aben Ruschod ، Ben Raxid ، Ibn-Ruschod ، Filius Rosadis ، Ibin-Rosdin ، الله Avenryz ، Avenrosd ، Aben-Rust ، Aben-Rasd ، Aben-Rassd ، Ben-Resched ، Avenryz ، Avenrosd ، Aben-Rust ، Aben-Rasd ، Aben-Rassd ، Ben-Resched ، Averroys ، الح . ، وتجد لكنية ابن رشد تنوعات أخرى ، فقيل : Averroysta ، Avenroyth ، Avenroyth ، الح . ، وتجد لكنية ابن رشد تنوعات أخرى ، فقيل : Mahuntius ، أو Mahuntius ، أو Mahuntius ، أو النون ، ١٦ ) ، ويرجح أن يكون هذا تحريفا لكلمة قديم ٩٤٩٦ و ٧٠٠٧ ، أرسنال العلوم والفنون ، ١٦ ) ، ويرجح أن يكون هذا تحريفا لكلمة هذا النبي الغوى Mamutius .

<sup>(</sup>٢) مخطوط الجمعية الآسيوية ، الصفحة ٥١ وما بعدها ، انظر إلى الذيل ١ .

<sup>(</sup>٣) مخطوط المكتبة الإمبراطورية ، ( التكملة العربية ، ٦٨٢ ) ، ص ٧ وما بعدها ، ولا يشتمل هذا المجلد على غير تراجم الرجال الذين يحملون اسم محمد ، وقد ضاعت الورقات الأولى عن سيرة ابن رشد ، ومن الواجب أن أقول إن هذه المقالة الخالية من العنوان والتي نقلت من مكانها الهجائي كانت تفوتني على الأرجح لو لم يدلني عليها مسيو منك الذي قام ببحث خاص حولها ، انظر المي الذيل ٣ .

الأطباء (١) ، (٤) المقالة التي خَصَّ بها الذهبي في حَوْ لِيَّاته (٢) فيلسو فَنا مع مُضْطَهِدِهِ يعقوب المنصور ، وذلك في سنة ٥٩٥ من الهجرة ، (٥) مقالة ليون الإفريق في كتابه مشاهير الرجال لدى العرب (٣) ، (٦) عباراتُ لمؤرخي إسپانية الإسلامية ، ولا سيا عبد الواحد المرَّاكُشيّ (١) الأدلة المُسْتَنْبَطة من مؤلفات ابن رشد الخاصة (٥) .

و يَظْهَرُ أَن ابن الأبار والأنصاريَّ أَ كَثرُ مِن تَرجِم لا بن رشد استعلاماً، فقد تَلَقَيَّا أَخبارَ هَمَا مَن عَرَف فيلسوف قرطبة معرفة صميمية ، وكذلك عبدُ الواحد يستحقُّ كُلَّ ثِقَة به و إِن ظهر بعد ابن رشد بجيل واحد ، وما قَدَّم من تفصيل دقيق عن ابن زُهْر وابن باجَّة وابن طُفْيل ، الذي عاين مؤلفاته المكتوبة بيده والذي عَرَف ابن رُهْر أَب أُنه عاش في مجتمع زمانه الفلسفيِّ ، وألَّف ابنُ أبي أُصيبعة كتابة

<sup>(</sup>۱) مخطوط المسكتبة الإمبراطورية (تكملة ، مادة ٦٧٣) ، الورقة ٢٠١ ، ٥ وما بعدها . انظر إلى الذيل ٣ ، وقد نشر مسيو بسكوال الفاينفوسي ترجمة مختلة لهذه المقالة في ذيول الجزءالأول من ترجمته لكتاب المقرى .

<sup>(</sup>٢) مخطوطات عربية فى المكتبة الإمبراطورية (أساس قديم ٣٥٧) ، الصفحة ٨٠٢ وما بعدها ، الصفحة ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٣) نشرت باللغة اللاتينية للمرة الأولى من قبل هوتنغر فى كتابه Bibliothecarium (٣) بشرت باللغة اللاتينية للمرة الأولى من قبل وما بعدها ، (تيغوزى ١٦٦٤) ، وذلك عن نسخة فى فلورنسة ، ونشرت للمرة الثانية من قبل فابريسيوس ، المكتبة الإغريقية ، الجزء ١٣ ، الصفحة ٥٥ وما بعدها ، (الطبعة الأولى).

<sup>(</sup>٤) النص العربي ، نشره مسيو رينارت دوزي (ليدن ١٨٤٧).

<sup>: (</sup>٥) ليعلم القارىء منذ الآن أن الاستشهادات بمؤلفات ابن رشد تشير ، عند عدم ذكر الطبعة ، إلى طبعة ، الم المعتبات ورسالة النفس حيث اتبعت طبعة الجونت لسنة ٥٠ ١٠ .

بعد وفاة ابن رشد بنحو أربعين سنة ، وَجَمَعَ أخباره من القاضى أبى مروان الباجِّيِّ الذي عَرَف الشارحَ معرفة شخصية كما يلوح ، ولم يَصْنَع الذهبيُّ غيرَ نَسْخ من تَقَدَّمُوه ، وأما ليونُ الأفريقُ فقيمةُ روايته ضعيفة ، فالحِفَّةُ لا زمةُ ما ألَّفَ غالباً و إن استشهد بمؤلِّني العرب في كلِّ صفحة ، ولا سيا صاحبُ التراجم : ابن الأبار (١) ، وذلك فضلا عن أن الترجمة اللاتينية ، التي هي كلُّ ما رَقِي َ لنا من كتابه ، بلغت من الغِلْظة ما يَجِبُ أن يُعْدَل معه ، غالباً ، عن العُمُور على معنى لها .

وز دُ على ذلك كُوْنَ الأحاديثِ التي رُويتُ حَوْلَ ابنِ رَشَدُ فِي القرون الوسطى وعصرِ النهضة ذات صِبْغة تاريخية أقل من تلك ، وهي لا تَدُلُّ على غير الرأى الذي كُوِّن عن هذا الشارح ، وهي لا فائدة منها لغير تاريخ الرُّشدية ، ومع ذلك فإن هـذه الأحاديث هي التي تألَّف منها جميع سيرة ابن رشد حتى أواسطِ القرن السابع عشر ، فلما نُشِرَ كُتيب لِيُونَ في سنة ١٦٦٤ نُسِخَتِ المقالةُ التي خَصَّ السابع عشر ، مثما أبن وشد عن قبل مُوريري وبَرْتولُكْشِي بها ابن رشد أبن أمنييعة كانت معروفة لدى پُوكُوك ورسْك ورُوسِي فإنه لم يُسْتَقَدْ منها بالحقيقة إلا في السنين الأخيرة من قبل السادة وسْتِنْفِلْد (٢) و لبرِخْت (٢) منها بالحقيقة إلا في السنين الأخيرة من قبل السادة وسْتِنْفِلْد (٢) و لبرِخْت (١٠)

<sup>(</sup>١) لا تجدالعبارات التي عزاها ليون إلى ابن الأبار في المقالة التي خص بها هذا المؤلف ابن رشد في تـــكملته ، ومن المحتمل أن يكون الحطأ قد تطرق إلى ليون بعنوان غير صحيح .

<sup>(</sup> ۱۸۶۰ غوتنغن) Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher (۲) مرتنغن ۱۰۸ – ۱۰۸ میرود در ۱۸۶۰ میرود ا

<sup>(</sup>٣) Magazin für die Literatur des Auslandes ، برلین ۱۸٤۲ ، رقم ۷۹ و ۸۳ و ۹۰

و فِنْرِخ (١) ، ثم من قِبَل مسيومُنْك في المقالة النفيسة التي نشرها عن ابن رشد في مُعْجَم العلوم الفلسفية ثم نَقَلَها مع إضافات مهمة في كتابه « مجموعة مقالات عن الفلسفة اليهودية والعربية » ( ١٨٥٩ ) .

وُلِدَ القاضى أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد فى قرطبة سنة ١١٢٦ ( ٥٠٥ ه. )، وقد اتفق ابن الأبار والأنصاري على هذا التاريخ ، ورَوَى عبد الواحد أنه قارَبَ النمانين حيا مات فى سنة ٥٩٥ ( ١١٩٨ ) ، وذَكر فى شرحه للجزء الثانى من كتاب السماء (٢٠ أنه شاهد بنفسه حادثاً فى سنة ١١٣٨ ، و تجد فر كريات قرطبة فى مواضع كثيرة من مؤلفاته ، ولما أنى فى شرحه لكتاب جوامع السياسة إلى ادعاء أفلاطون بأن الأغارقة شعب متاز فى حقل الثقافة العقلية ادَّعَى للأ ندلس (٢٠) بهذا ، وفى الكيات ( ١ ، ٢ ، فصل ٢٢ ) ذهب إلى خلاف جالينوس مُو كداً أن الإفليم الخامس الذى تقَعَ فيه قرطبة هو أطيب الأقاليم ، ومن حديث انتهى إلينا خبر ه (١٥٠ أن مناظرة جَرَت أمام المنصور بين ابن رشد وأبى بكر بن زُهْر ول تَفْضِيل أي من وَطَنَيْهما على الآخر ، فقال ابن رشد وأبى بكر بن زُهْر حَوْل تَفْضِيل أي من وَطَنَيْهما على الآخر ، فقال ابن رشد : « إذا مات عالم "

De auctorum græcorum versionibus et commentariis syriacis, arabicis, etc. (١)
. ١٦٦ ، ص ١٨٤٢) و ص

<sup>(</sup>۲) صفحة ۱۷۹: ٥ (طبعة ٢٥٠).

بأَشْبِيلِيَّة فأُريد بَيْعُ كتبِهِ حُمِلَتْ إلى قرطبة حتى تُبَاعَ فيها ، وإن مات مُطْرِبُ بقرطبة فأريد بيعُ آلاته خُمِلَتْ إلى أَشْبِيلِيَّة » .

وكانت أُسْرَةُ ابن رشد من أكثر أُسَر الأندلس وجاهةً ، وكانت تتمتع بتقدير عظيم في القضاء ، وكان جَدُّه يُدْعَى مِثْلَه أَبا الوليد محمداً ، وكان مِثْلَه قاضى قرطبة ، وكان هذا الجدُّ فقيها مشهوراً في المذهب المالكيّ ، وتشتمل مكتبتنا الإمبراطورية (مُلْحَق ، باب ٣٩٨) (١) على مجموعة ضخمة من فتاواه رَتَّبَها إمامُ المسجد الكبير بقرطبة ، ابن ُ الوَرَّان ، وكان يَظْهَرُ ، بين من يُهْرَعون إلى معارف المسجد الكبير بقرطبة ، ابن ُ الوَرَّان ، وكان يَظْهرُ ، بين من يُهْرَعون إلى معارف هذا القاضى العالم ، جميعُ مُدُن الأنداس والمغرب والأمراء المرابطون ، ولاتصال الفلسفة بعلم الكلام مكانها (٢) في هذه المجموعة ، ويُخَيَّلُ إلى الناظر في كثير من صَفَحات هذا الكتاب الطَّريف أنه يَلْيُسُ أصولَ فكر الشارح (٣) ، وقد مَثَلَ ابن ُ رشد الجَدُّ دوراً سياسيًّا مهمًّا ، ومن ذلك أن ثارت فتنةٌ فَمُودَ إليه أن يَحْمِل المنافل مُرَّا كُش (٤) خضوع الولايات الأندلسية ، ومن ذلك أن ساعد نصارى الأندلس على غَزْ و الأَذْفُنْشِ المِحْرَابِ لبلد الإسلام فذهب ابن ُ رشد الجَدُّ إلى مَرَّا كُش مُودًا أَلَى مَرَّا الله من مارس ١٩٣١) ليَعْرِض على السلطان أمر الوضع مَرَّا كُش مُدَّدًا ( ٣١ من مارس ١٩٣١) ليَعْرِض على السلطان أمر الوضع مَرَّا كُش مُدَّدًا ( ٣١ من مارس ١٩٣١) ليَعْرِض على السلطان أمر الوضع مَرَّا كُش مُحَدَّدًا ( ٣١ من مارس ١٩٣١) ليَعْرِض على السلطان أمر الوضع

<sup>(</sup>۱) لابد من أن يكون قد جئ بهذا المخطوط من ديرسان فكتور إلى فرنسة فى القرن الرابع عشر أو القرن الحامس عشر ، وله جلد قديم من سان فكتور ، وهو مذكور فى قائمة هذا الدير التى وضعت حوالى هذا التاريخ تقريباً ( سان فكتور رقم ١١٢٧ ) .

<sup>(</sup>۲) صفحة ٦٦ و ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) ومع ذلك فإن هذا كان لا يستطيع معرفة جده الذى توفى فى ٢٨ من نوفمبر ١١٢٦ ، كما يثبت ذلك تعليق على المخطوط الذكور آنفاً ، وتعليق آخر على مخطوط التـــكملة ، باب ٧٤٧ ، جزء ٣ ، صفحة ٠٠٠ ( على الهامش ) .

<sup>(</sup>٤) ليون الإفريقي ، apud Fabr ، جزء ١٣ ، ص ٢٨٧ .

آخطِر الذي يُوقِعُ البلدَ فيه هؤلاء الأعداء في الداخل ، فكان من فِعْلِ نصائحه أن نُقْلِ الألوفُ من النصاري إلى سَلاَ و إلى شواطئ بلاد البربر (١) ، وكذلك ابنه الذي وُلِدَ سنة ١٠٩٤ وتُونِّقَ سنة ١١٦٨ ، والذي هو أبو فيلسوفنا ، قد قام بمنصب الذي وُلِدَ سنة ١٠٩٤ وتُونِّقَ سنة ١١٦٨ ، والذي هو أبو فيلسوفنا ، قد قام بمنصب قاضي قرطبة (٢) ، فمن نَزَوَاتِ هذه الشهرة ، التي تَجِدُ لها غيرَ مثال ، مِيزَ ابنُ رشدٍ ، الذي بلغ صيتُ اسمه لدى اللاتين ما بكفه اسم أرسطو تقريباً ، من آبائه المشهورين لدى العرب بصفة « الحفيد » .

وافّتدَى أبو الوليد بن رشد بأبيه وجَدِّه فكان علمُ التوحيد على مذهب الأشاعرة والفقه على المذهب المالكيِّ أولَ ما دَرَس، ويُثني مترجموه على معارفه في الفقه ثناءهم على معارفه في الطبِّ والفلسفة تقريباً، ويُعلِّقُ ابن الأبَّار، على الخصوص، أهميَّة على هذا القسم من مؤلَّفاته أعظم بمراحل بما يُعلِّق على مؤلَّفاته الأرسطوطاليسية التي نال بها شهرة بالغة، وقد وضعه ابن سعيد في الطبقة الأولى من فقهاء الأندلس (٣)، وقد تَخرَّج في الفقه على أعلم فقهاء عصره (١) كما تَخرَّج في الطبق الأدرون الترجالي الذي تَرْجم له ابن أبي أصيبعة (٥)، ومهما على أبي جعفر بن هارون الترجالي الذي تَرْجم له ابن أبي أصيبعة (٥)، ومهما يكن من قول هذا المترجم الرجال فإن من المستحيل أن يكون قد تَلقَّى دروساً

<sup>(</sup>۱) دوزی : مباحث فی تاریخ إسپانیة وآدابها فی القرون الوسطی ، ( الطبعة الثانیة ، لیدن ، ۱۸۶۰ ) ، جزء ۱ ، ص ۳۰۷ وما بعدها ، \_ غاینغوس ، جزء ۲ ، ص ۳۰۰ \_ ۳۰۰ ، \_ کوند ، قسم ۳ ، فصل ۲۹ ، \_ أجد فی تاریخ ۱۱٤۸ ابن رشد آخر تدخل فی شؤون إفریقیة ( الحجلة الآسیویة ، أبریل \_ مایو ۱۸۵۳ ، ص ۳۸۰ ) .

<sup>(</sup>۲) منك : جموعة مقالات ، ص ۲۹ .

<sup>(</sup>٣) المقرى ، ٢ ، ٢ ، ١٢٢ ( طبعة دوزى ، الخ . ) .

<sup>(</sup>٤) ابن الأبار ( انظر إلى الذيل ١ ) .

<sup>(</sup>ه) ابن أبی أصیبعة ، فی غاینغوس ، جزء ۱ ، ص ۱۷ — ۱۸ ، الغزیری ، جزء ۲ ، ص ۸۶ .

<sup>(</sup> ٣ ـ ابن رشد )

من ابن باجَّة المتوفَّى سنة ١١٣٨ على الأكثر وإن كان من شأن تماثل المذهب وما يُحَدِّث به من احترام الغ عن هـذا الرجل العظيم يُجِيزُ عَدَّه تلميذاً له من حيث العمومُ ، وهكذا فإن ابن رشد عاش في مجتمع مؤلَّفٍ من جميع مشاهير عصره، ويَصْدُر ابنُ رشد بفلسفته عن ابن باجَّة مباشرةً ، وكان ابنُ طفيل عاملَ طالعه كما 'نَبِّين ذلك عما قليل ، وكان ابن ُ رشد في جميع حياته على أوثق صلاتٍ بأُسرة أبناء زُهْر الكبيرة التي يَتَجَلَّى فيهاكُلُّ تقدم على اتَّفَقَ لإسپانية الإسلامية في القرن الثاني عشر ، أي كان أبو بكر بن زُهْر الشابُّ زميلاً له في خِدَم طبيب الملك ، وكانت الصداقة التي تَر ْ بطه بمؤلِّف كتاب التيسير ، أبي مروان ابن زُهْر، من الإحكام مارَغِبَ معه ابنُ رشدٍ ، حينا ألَّف كتاب الكليات ، أن يؤلِّف صديقُه هـذا رسالةً في الجزئيات كما يتألفُ من اجماع كتابيهما مؤلَّفْ كامل (١) في الطبّ ، ثم قامت صلة ﴿ بين ابن رشد والمتصوف ابن عربي ۗ الذي لم يَعُدُّهِ ، مع ذلك ، مريداً يُرْ كَنُ إليه ، ويَرْجو قاضي قرطبة ، ابنُ رشد ، من ابن عربي أن يُطْلِعَه على أسرار علمه فَيَتَحَوَّلُ ابن عربي عن كشفهاله برۇيارَبَّانية<sup>(٢)</sup>.

ولم يَخْلُ شُغْلُ ابنِ رشد العامُّ من رونق ، وذلك أن التعصب الذي كان روج ثورة الموجدين ازْدُجِرَ بمُيُول عبد المؤمن ويوسف الحرة ، وأن سقوط المرابطين عُزى إلى ما أَمَروا به من إتلاف الكتب ، وأن عبد المؤمن مَنَعَ بشِدَّة وقوعَ

<sup>(</sup>١) هذا ما أطلعنا عليه ابن رشد نفسه فى خاتمة الكليات التى بترت فى الترجمات اللاتينية ولكن مع حفظها لنا من قبل ابن أبى أصبيعة كاملة (انظر إلى الذيل ٣)، وفى الترجمات العبرية، الخلر إلى:

Steinschneider, Catal. Codd. hebr. Acad. Lugd. Bat.

د ۱۹۲ س ، كسيا ، Eleischer, Catal. Cadd. arab. (۲)

هذه الأفعال الوحشية (۱) ، وأنه كان لابن زُهْر وابن باجَّة وابن طفيل وابن رشد ، الذين هم فلاسفة ُ ذلك العصر ، مقام في بَلاطه ، فلما حَلَّت سنة ۱۱۵۳ ( ٥٤٨ هـ) وَجَدْنا ابن َ رشد يَقُوم ، على ما يحتمل ، بمساعدة عبد المؤمن على ما كان يَرَى من إقامة ما شاد من مدارس في ذلك الحين ، غير غافل عن أرصاده الفلكية (۲) في هـذا السبيل ، وظَهر يوسف ، الذي خَلَف عبد المؤمن ، أكثر أمراء عصره وقافة ، ونال ابن طُفَيْل نفوذاً بالغا إلى الغاية في بلاطه فاستغله لاجتذاب العلماء إليه من جميع البلدان ، فلابن طُفَيْل يُعدُّ ابن وشد مديناً بشرف المكانة عند الأمير ، وقد رَوَى المؤرخ عبد الواحد على لسان أحد تلاميذ ابن رشد قصة تقديمه الأول كما كان من عادة هذا الشارح أن يَذْ كُرَها (۲) ، قال ابن رشد:

« آمَّا دخلتُ على أمير المؤمنين أبى يعقوب وجدتُه هو وأبا بكر بن طُفَيْل ليس معهما غيرُها ، فأخذ أبو بكر رُيْدِي على ويَذْ كُر بيتى وسَلَفِي ، و يضمُ بفضله إلى ذلك أشياء لا يَبْلُهُما قَدْرى ، فكان أولَ ما فاتحنى به أميرُ المؤمنين ، بعد أن سألنى عن اسمى واسم أبى ونسبى ، أن قال لى : « ما رأيهم فى السماء ، يَعْنِي الفلاسفة ، أقديمةُ هى أم حادثة ؟ » ، فأدركنى الحياء والحوف ، فأخذتُ أتعلَّلُ وأنكر معه ابن طفيل ، ففيم وأميرُ المتعالى بعلم الفلسفة ، ولم أكن أدرى ما قرَّر معه ابن طفيل ، ففيم أميرُ المؤمنين منى الرَّوْعَ والحياء ، فالتفت إلى ابن طفيل وجَعَلَ يتكلمُ على المسئلة أميرُ المؤمنين منى الرَّوْعَ والحياء ، فالتفت إلى ابن طفيل وجَعَلَ يتكلمُ على المسئلة

<sup>(</sup>١) المجلة الآسيوية ، فبراير ١٨٤٨ ، ص ١٩٦ .

<sup>(</sup>٢) شرح كتاب السهاء ، ص ١٧٩ ، ــ منك ، راجع ص ٤٢٠ ــ ٤٢١ ، ــ كونده ، قسم ٣ ، فصل ٤٣ ، ــ عزا ليون الإفريقي ( في تاريخه عن إفريقية ، ٢ ، ص ٦٠ ) إقامة هذه المهاهد إلى يعقوب المنصور .

 <sup>(</sup>٣) طبعة دوزى ، س ١٧٤ ـ ١٧٠ ، ـ راجع ليون الإفريق فى فصل ابن طفيل ،
 ص ٢٨٠ ، ـ منك ، راجع ص ٤١١ و ٢٢٤ و٢٢٤ .

التى سألنى عنها ، ويَذْ كُر ما قاله أرسطوطاليس وأفلاطون وجميع ُ الفلاسفة ، ويُورِد مع ذلك احتجاج أهل الإسلام عليهم ، فرأيت ُ منه غزارة حفظ لم أطُنْها في أحد من المشتغلين بهذا الشأن المتفرغين له ، ولم يزَلُ يَبْسُطُنى حتى تكلمت ، فقرَف ما عندى من ذلك ، فلما انصرفت ُ أَمَرَ لى بمال و فِلْعَة سَذِيّة وَمَرْ كَب » .

وإذا ما وَجَبَ تصديقُ ذاك المؤرخ (١) وُجِدَ أَن إَقدامَ ابن رشدِ على شروحه لأرسطو نتيجة مُ لرغبة يوسف وإلحاح ابن طُفيل، فقـدكان ابن رشد يقول : « استدعاني أبو بكر بن طُفَيْل يوماً فقال لي : سمعت اليوم أميرَ المؤمنين يَدَشَّكُمَّى من قَلَق عبارة أرسطوطاليس ، أو عبارة المترجمين عنــه ، ويَذْ كُر غموضَ أغراضه ، ويقول : « لو وَقَعَ لهذه الكتب من يُلَخِّصُها وُيقرِّب أغراضها بعد أن يَفْهُمُها فَهُمَّا جيداً لقَرُبَ مأخذُها على الناس، فإن كان فيك فَضْلُ قُوةٍ لذلك فَافْعَلَ ، و إِن لأرجو أَن تَنِيَ به ، لِمَا أَعْلَمُهُ مِن جَوْدة ذَهَنْكُ وصفاء قريحتك وقوة نُزُّ وعك إلى الصِّناعة ، وما يَمْنَعُنى من ذلك إلا ما تَعْلَمُهُ من كَثْبَرَة سِنِّي واشتغالي بالخدمة وصَرْف عنايتي إلى ما هو أهمُّ عندي منه » ، قال أبو الوليد: فكان هـذا الذي حَمَلَنِي على تلخيص ما نَّلَحَطْتُه من كتب الحكيم أرسطو طاليس » ، ولا رَيْبَ في أن ابن رشد هو الذي أَلْمَعَ إليــه ابن طُفَيْل في العبارة الآتية من قصته الفلسفية : « ولم يَكُن فيهم ( بالأنداس ) أثقبُ ذهناً ولا أصحُّ نظراً ولا أصدقُ رويةً من أبى بكر بن الصائغ . . . وأما من كان

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه: ص ١٧٥ .

معاصراً له ممن لم يُوصَف بأنه في مثل درجته فلم نَرَ له تأليفا ، وأما من جاء بعدهم من المعاصرين لنا فهم بعد في حَدِّ التزايد ... على غير كال ... (١) » .

ولم ينفك َّ ابن رشد يتمتَّع، في عهد يوسفَ بحُظُوَة مستمرة، ويَشْغَلُ أرفعَ المراتب، فقد نُصِبَ قاضياً لأَشْبيليَّة (٢) في سنة ٥٦٥ ( ١١٦٩ م )، وقد اعتــذر في عبــازة ٍ جاءت في شرحه للجزء الرابع من كتاب أجزاء الحيوان الذي أثمَّة في تلك السنة عن الأغاليط التي أَمْكَن أن يأتيها بانهماكه في شؤون الوقت و'بعْدِه من بيته في قرطبة حيث جميعُ كُتُبه (٣) ، و يَجبُ أَن يُجْعَلَ رجوعه إلى قرطبة (١) حَوَ الى ْ سنة ٥٦٧ ( ١١٧١ م ) ، ولا مِرَاءَ في أنه أَلَّفَ شروحَه الكبرى منــذ هـذا الزمن ، وما أ كثر ما تَوَجَّعَ فيها من شَوَاغله بالشؤون العامة التي تَحْرُ مُه ما يحتاج إليـه التأليف من الوقت وراحة البال ، ويقول في آخر الجزء الأول من كتاب مختصر المَجسْطِي إنه اضْطُرَ إلى الاقتصار على أهم القضايا مُشَبِّهًا نفسَه برجل يَضْغَطُه حريق فيُنقِد نفسَه آخذاً معــه ألزمَ الأشياء فقط (٥) ، وكانت خِــدَمُه تَحْمِلُه على القيام برِحْلات كثيرة في مختلف أقسام دولة الموحدين ، فنجده في هذا الجانب أو ذاك من المضيق ، أي مَرًّا كُشَ وأَشْبِيلِية وقرطبة مؤرِّخًا شُرُوحَه بهذه المدن ، ومن ذلك أن ألَّفَ

<sup>(</sup>۱) ، (۱۹۷۱ ، طبعة پوكوك ، ۱۹۷۱ ، (طبعة پوكوك ، ۱۹۷۱ ) .

<sup>(</sup>۲) نراه قد أبدى بهذه الصفة فى خبر رواه عبد الواحد ( طبعة دوزى ، ص ۲۲۲ ) .

<sup>(</sup>٣) منك ، راجع صفحة ٢٢٤ ، وقد أورد پاتريزى هذه العبارة ( النقاش المشائى ، ١ ، ٩ صفحة ٩٤ ، ڨنسيا ، ١٩٧١ ) ، وقد حرفت فى طبعة الجونت ، المعارضة ، جزء ٦ ، صفحة ٤٠ ، ﴿ طبعة ١٥٥٠ ) .

<sup>(</sup>٤) انظر إلى منك للاطلاع على النقاش الذي دار حول هذه التواريخ ، راجع ص ٢٢٤ ـــ ٤٣٣ .

<sup>(</sup>ه) منك ، المصدر نفسه .

في مرّاً كُس سنة ١١٧٨ قسماً من «جوهر الأجرام السماوية» وأنه أَنّم في مرّاً كُس أَشْبِيليّة سنة ١١٧٩ إحدى رسائله في علم الكلام، وأن يوسف دعاه إلى مَرّا كُس نُجَدّداً وعيّنه طبيبه الأول بدلاً من ابن طُفَيْل (١) ، ثم وَلاه مَنْصِبَ قاضى الجاعة الرفيع الذي كان يَشْفَلُه أبوه وجدّه، ونراه قد نال في عهد يعقوب المنصور بالله من الخطوة ما لم يَنله قَبْلَ ذلك قطّ ، وذلك أن المنصور كان يُحبُّ محادثته في الموضوعات العلمية ، وكان يُجُلِسُه على الوسادة المُعدّة لأكثر الناس حُظُوة لديه ، وكان ابن رشد يَبلُغ من الدَّالَة في هذه الأحاديث ما يخاطب معه مولاه به « تَسْمَعُ وكان ابن رشد يَبلُغ من الدَّالَة في هذه الأحاديث ما يخاطب معه مولاه به « تَسْمَعُ يا أخى » (٢) ، و بينا كان المنصور يتأهّب في سنة ٩١٥ ( ١١٩٥ م ) لقتال الفنش يا أخى » (٢) ، و بينا كان المنصور يتأهّب في سنة ٩١٥ ( ١١٩٥ م ) لقتال الفنش رشد بجانبه ، و يَرْ وى ابن أبي أصيبعة ، مع التفصيل ، خبر ما غُمِر به في هذا الظّرْف من الخطُواتِ المثيرة لحسد أعدائه فكانت هذه الخطُواتُ ، لارَيْبَ ، سبباً للمصائب التي سَمَّمَتْ سنى حياتِه الأخيرة .

والواقع أن ابن رشد فَقَدَ حُظُو ته لدى المنصور الذى نفاه إلى مدينة البُسانة القريبة من قرطبة ، وَفْقَ ما يسود البَلاَطاتِ الإِسلامية عادة ، وكان اليهود يَسْكُنُون اليُسانة فيا مضى ، ولا رَيْبَ فى أن هذا الأمر هو مدارُ القصة التى اعتمد ليونُ الإفريقيُّ عليها والتى سَهُلَ قبولُها والتى جَعَلَتْ للفيلسوف المُضْطَهَد ملجاً لدى

بيد أن التفسير الذي أتاه مسيو منك أدعى إلى الارتباح ·

<sup>(</sup>۱) تورنبرغ ، Annales regum Mauritanice ، ص ۱۸۲ ، كونده ، قسم ٣ ، فصل ٢ ك . (٢) يفترض مسيو دوغاينغوس أن المنصور هو الذي تكلف إطلاق كلمة الأخ على ابن رشد ،

تلميذه المزعوم موسى بن ميمون ، حتى إنه يَظْهَرُ أن أعداءه حاولوا أن يَحْمِلُوا على الاعتقاد بأنه من أصل يهودى (١)

وقد أثارت عواملُ نَكُبة ابن رشد عِدَّة حَدْسِيَّات ، فبعضُهم يَذْ كُر أن من أسباب نَكْبة هذا الفيلسوف اختصاصه بأبي يحيي أُخِي المنصور (٢) ، و بعضُ آخر يحاول أن يَجِدَ علة نكبته في عدم مجاملته لأمير المؤمنين ، فقد رَوَى عبد الواحد (٣) وابنُ أبي أصيعة (١) أن ابن رشدٍ صَنَّف كتابًا في الحيوان، وأنه لَمَّا ذَكَر الزرافة قال : «قد رأيتُ الزرافة عند مَلِك البربر (٥) » قاصداً بذلك يعقوب المنصور ، «جارياً في ذلك ، على قول عبد الواحد ، على طريقة العلماء في الإخبار عن ملوك الأمم وأسماء الأقاليم ، غير مُلْتَفتِ إلى ما يتعاطاه خَدَمة الملوك ومُتَحَيِّلُو الكُتَّاب من الإطراء والتقريظ وما جانس هذه الطُّرُق» ، بَيْدَ أن هذه الحرية غاظت المنصور من الإطراء والتقريظ وما جانس هذه الطُّرُق» ، بَيْدَ أن هذه الحرية غاظت المنصور

<sup>(</sup>۱) الأنصارى ، الصفحة ٧ من المخطوط ، ( انظر إلى الذيل ٢ ) ، ويرى مسيو دوزى ( فى الصفحة ٩٠ من عدد الحجلة الآسيوية الصادر فى يوليه ١٨٥٣ ) أن من المكن ألا يكون أعداء ابن رشد قد ابتعدوا عن الحقيقة ، ويستند فى هذا إلى أمرين : (١) كون الأطباء والفلاسفة فى الأندلس يكادون يكونون كامهم من أصل يهودى أو نصرانى ، (٢) كونه لم يذكر أحد بمن ترجم لابن رشد اسم القبيلة العربية التى ينتسب إليها ، وهذا لم يقم نحو العرب الحقيقيين ، ومع ذلك أوجه النظر إلى أن الدور الذى مثله أبو ابن رشد وجده هو من الأدوار التي لا تناسب غير الأسر البالغة القدم فى الإسلام وأن تاريخ مزاولة الطب من قبل بنى رشد لم يبدأ بغير فيلسوفنا .

<sup>(</sup>٣) طبعة دوزي ، ص ٢٢٤ ــ ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٤) انظر إلى الذيل ٣ ، وتقرأ عين الرواية فى هامش مقالة الأنصارى الترجمية ، واكنها كتبت بيد أخرى .

<sup>(•)</sup> والواقع أن هذه العبارة تقرأ فى شرح الفصل الثالث من الباب آثالث من رسالة أقسام الحيوان ( منك ، ص ٤٢٦ ، تعليق ) ، وتجد مثل هذه العبارة فى آخر شرح الجزء الثانى من السماء، ص ١٧٧ ( طبعة ١٠٦٠ ) .

الذي عَدّ تعبيرَ « مَلِكِ البربر » تحقيراً له ، ومما اعتذر به ابن رشد أنه قال : « إنما قلت مَلِكِ البَرَيْن ، و إنما تَصَحَّفَتْ على القارئ فقال ملك البربر » ، قاصداً بالبرين إفريقية والأندلس ، والواقع أن إحدى هاتبن الكلمتين لا تُمَازُ من الأخرى بغير النَّقاط .

ويُوجِدُ خبرُ آخرُ نَقَلَه إلينا الأنصاريُ (١) عن عقيدة الكلاميِّ الذي مَثَلَ دوراً رئيساً في ذلك ، « و ذلك حينَ شاعَ في المشرق والأندنس على ألسنة الْمُنَجِّمَة أَن رَبِحًا عَاتِيةً مَهُبُّ فِي يَوْمَ كَذَا ويُومَ كَذَا فِي تَلْكَ الْمُدَّةِ مُهُلِكُ الناس(٢)، واستفاض ذلك حتى اشتد جزَع الناس منه واتخذوا الغيرانَ والأنفاقَ تحت الأرض تَوَقِّيًّا لهذه الربح ، ولما انتشر الحديث بها وطَبَّقَ البلاد اسْتَدْعَى والى قرطبة إِذْ ذَاكَ طَلَبَتُهَا وَفَاوِضُهُمْ فَى ذَلْكُ وَفِيهُمْ ابْنُ رَشْدٌ ، وهو القَاضَى بقرطبة يومثذ وابنُ بُنْدُود ، فلما انصرفوا من عند الوالى تَكَلَّمْ ابنُ رشد وابن بُنْدُود في شأن هــذه الريح من جهة الطبيعة وتأثيرات الكواكب، قال شيخُنا أبو محمد عبدُ الله الكبير: « وكنت ُ حاضراً فقلت ُ في أثناء المفاوضة: إن صحَّ أمرُ هذه الريح فهي ثَانية الربح التي أهلك الله تعالى بها قومَ عادٍ إِذْ لَمْ تُعْلَم رَبِحْ مُعدها يَعُمُ الهلاكما ، فانبرى إلى ابن رشد ولم يتمالك أن قال: والله وجود قوم عاد ما كان حَقًّا ، فكيف سببُ هلاكهم ، فَسُقِط في أيدى الحاضرين وأكبروا هـذه الزَّلَّة التي لا تَصْدُر إِلَّا عَنْ صَرَبِحُ الْكَفْرِ وَالتَّكَذِّيبِ لِلْمَا جَاءَتْ بِهِ آيَاتُ القرآنَ » ، وُيُعَدُّ النقدُ

<sup>(</sup>١) الصفحة ٨ من المخطوط ، ( انظر إلى الذيل ٢ ) .

<sup>(</sup>۲) قام هــذا الرأى على اقتران السيارات الذى حدث سنة ۸۱۱ هـ. أو سنة ۵۸۲ هـ، انظر إلى دفريميرى ، المجلة الآسيوية ، يناير ۱۸٤۹ ، الصفحة ۱٦ وما بعدها ، راجع ميشو ، مكتبة الحروب الصليبية ، جزء ۲ ، ۷۷۳ ــ ۷۷۳ ، جزء ٤ ، ص ۲۰۹ ، تعليق .

التاريخيُّ ذنبًا يَظْهَرُ علماء الكلام أقلَّ مَنْ يَصْفَحُون عنه ، ويَغْتَمِ أَعَدَاهِ ابن رشد فرصة هذه الزَّلَة التي أسفرت عنها تلك المُشَاوَرة لِعَرْضِ القاضي البالغ البصيرة زنديقًا كافراً .

ثم يَرُوى عبدُ الواحد أن أعداء ابن رشد حَصَّلُوا على مخطوط مكتوب بيده مشتمل على شروح له، ومما وَجَدُوا فيه عبارة منقولة عن مؤلف قديم نَصُّها: « فقد ظَهَرَ أَن الزُّهَرَة أَحدُ الآلهة . . . » ، فأطلعوا للنصور على هذه العبارة بعد عَرْ لها عما تقدمها عازين إياها إلى ابن رشد واجدين فيها وسيلة لَعَدَّه مشركاً (١) .

ومهما يَكُنْ من أمر هذه الحكايات فإنه لا يُمْكِنُ الشكُ في أن الفلسفة كانت عامل مِحْنة ابن رشد الحقيق ، وذلك أنها صنعت له من الأعداء الأقوياء من جعلوا صحة اعتقاده موضع شبهة لدى المنصور (٢) ، وكذلك كان جميع المُتقفين، الذين أثار طالعهم الحسد ، عُرْضَة لَمَيْن الانهامات ، ويَدْعو المنصور أعيانَ قرطبة، ويأمر بحضور ابن رشد ، ويلْعَنُ مبادئَه ، ويَقضي بنفيه ، ويأمر الأميرُ في الوقت نفسه بإرسال مراسيم إلى الأقاليم لمنع الدِّراسات الخطرة ولِصُنْع ما يقتضيه إحراق بعيم الكتب التي تتناول هذه الدِّراسات ، ولم يُسْتَثْنَ من ذلك غيرُ ما هو خاص الطب والحساب وأوليات علم النجوم التي لا غُنْيَة عنها للنوصل إلى معرفة أوقات بالطب والحساب وأوليات علم النجوم التي لا غُنْيَة عنها للنوصل إلى معرفة أوقات

<sup>(</sup>۱) طبعة دوزی ، ص ۲۲۶ .

<sup>(</sup>۲) یمکن أن تری شواهد کثیرة علی ذلك جمها الأنصاری ( انظر إلی الذیال ۲ ) ، والمقری ( جزء ۲ ، س ۱۹۸ ) ، راجع ابن ( جزء ۲ ، س ۱۹۸ ) ، راجع ابن خلدون ، جزء ۱ ، س ۱۹۸ ( طبعة دوسلان ) ، وفی غلینغوس ، جزء ۲ ، س ۲۹۶ ( طبعة دوسلان ) ، وفی غلینغوس ، جزء ۲ ، دیل ، ص ۱۶۶ .

الليل والنهار وأخذ سَمْتِ القَبْلَة (١)، وقد حَفِظ لنا الأنصاريُّ نَصَّ التعزيرِ الكاملَ الذي كتبه بأسلوب مُفَخَّم كاتبُ الأميرِ عبدُ الله بنُ عَيَّاش فأرْسِلَ في ذلك الحين إلى مَرَّا كُش وسائرِ مُدُن المملكة (٢)، ويَنِمُ كُلُّ سطر من هذا البلاغ على الحقد التعصبيِّ الذي أثاره مذهبُ أحرار الفكر، ومن الصعب، مع ذلك، أن يُتصوَوَّرَ ما هو أتفه من هذه الشكوى التي كُرِّرَت ألف مرة باسم مَضَرَّاتٍ لم تنشأ عن خطأ أحد والتي تَجِدُ علتَها فيمن يتوجَّمُون منها أكثرَ من غيرهم.

ودسائس البلاط هي التي قامت عليها فتنة إيذاء ابن رشد كما يُرَى ، وذلك أن الجزب الديني وُفِق لطرد الحزب الفلسني ، وذلك أن ابن رشد لم يُضطهد وحد ، فقد ذُكر أعيان كثيرون من العلماء والأطباء والفقهاء والقضاة والشعراء قاسمُوا ابن رشد نكبته ، قال ابن أبي أصيبعة : « ونقم (المنصور) أيضاً على جماعة أخر من الفضلاء الأعيان . . . وأظهر أنه إنما فعل بهم ذلك بسبب ما يُدّى فيهم أنهم مشتغلون بالحكمة وعلوم الأوائل » ، حتى إن نكبة الفلاسفة وَجَدَت من الشعراء مَنْ يَتَعَنَّوْن بها ، و نظمت قطع كثيرة من الشعر في هذه الفرصة ، ومن ذلك أن المدعو أبا الحسين بن جُبير ، على الخصوص ، أعرب عن غيظه من ابن رشد ببعض اللواذع المؤذية التي ظهرت مستحبة كثيراً ، لا ريب ، عند المجمور الظافر (٢٠) ، قال أبو الحسين بن جُبير :

<sup>(</sup>۱) عبد الواحد ، طبعة دوزى ، ص ۲۲٤ -- دوهاص ، المجلة الآسيوية ، فبراير ۱۰٤ ، حد دوهاص ، المجلة الآسيوية ، فبراير ۱۰٤ ، ص ۱۰٤ ، ص ۱۰۶ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) اظر إلى الذيل ٣ .

 <sup>(</sup>٣) مخطوطات تكميلية رقم ٦٨٢ صفحة ٨ -- ٩ ، انظر إلى الذيل ٢ .

الآن أَيْقَنَ ابن رُشْدِ أَن تَوَالِيفَهَ تَوَالِفَ يا ظالمًا نَفْسَهُ تأمَّــلُ هل َجِدُاليومَ مَن تُوَالف<sup>(١)</sup>. وقال أيضًا :

لَمْ تَكُنْرَم الرُّشْدَ يَابِن رُشْدِ (٢) لَمَّا عَلَا فَى الزمان جَـــدك وكنت في الدين ذا رِياء ما هكذا كان فيــه جَدك وقال أيضًا:

نَفَدَ القضاء بأخذ كل مُرَمَّد (٣) مُتَفَلْسِفِ في دينــه مُتَزَنْدِقِ المنطق (١٠) المنطق (١٠) المنطق (١٠) المنطق (١٠)

ومع ذلك فإن مِحْنَةَ ابن رشد لم تَدُمْ طويلاً ، فقد أَسْفَرَ انقلاب جديد عن إعادة الفلاسفة إلى حَظِيرة الخَطْوة ، وذلك أن المنصور لمَّا عاد إلى مَرَّا كُش رَجِعَ عن المراسيم التي كان قد أمر بها ضِدَّ الفلسفة ، وصار يُكبُّ على الفلسفة بهمة مُحدَّدًا ، وأجاب الوجوة والعلماء إلى ما سألوا فدَعا إليه ابن رشد ورفقاءه في الحنة (ع) ، وعَهد إلى أحدهم أبى جعفر الذهبي في مُهمَّة الإشراف على كُتُبِ أَطباء البَلَاط وفلاسفته .

وقد شَفَعَ ليونُ الإِفْرِيقُ (٦) نكبةَ ابن رشد بتفاصيلَ سخيفة عن الحِيَل

<sup>(</sup>۲) جناس حول اسم ابن رشد.

<sup>(</sup>٣) رمده : جعله في الرماد .

<sup>(</sup>٤) ترى الجناس القائم على إبهام كلمة المنطق التي لها فى العربية مثلما لها فى اليونانية ، وأعدل عن التنبيه إلى الجناسات التي تشتمل عليها القطع الأخرى ، انظر إلى منك أيضاً .

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون أيضا ، ابن الأبار ( انظر إلى الديلي ١ ) .

<sup>(</sup>٦) . Apud Fabr. Bibl. gr. (٦) جزء ١٣ ، ص ٢٨٥ -- ٢٨٧ ، -- بيل ، معجم ۽ ماهة. اِن رشد ، تعليق م . -- بروكر ، تازيخ النقد الفلسني ، جزء ٣ ، ص ١٠٠ -- ١٠١ .

التى اتخذها أعداؤه لكشف القِناع عن إلحاده ، وعن الأحوال المُخْرِية حَوْل القباضة وإبعاده ، ويَظْهَرُ أن هـذه الحكايات ليست من الصحة ماتستحق أن تُنقل معه هنا ، ومع ذلك فلا يمكننى أن أذهب إلى أنها من خيال ليون ، فهو قد قرأها في كتاب عربي ، ولا يُنكر كُون كثير من الأمور التى يَرْوى يُذَكّر بُو يَ كَثَر مِن الأمور التى يَرْوى يُذَكّر بُو يَ كَثَر مِن الأمور التى يَرْوى يُذَكّر بُو يَ المُحكاة الأنصارى أنه كان من عادة ابن رشد أن يقول : ها حكاة الأنصارى أنه كان من عادة ابن رشد أن يقول : ها أعظم ما طراً على في النكبة أنى دخلت أنا وولدى عبد الله مسجداً بقرطبة وقد حانت صلاة العصر فَثَار لنا بعض سِفْلة العامّة فأخرجونا منه » ، وكاد يَكُون جميع تلاميذه غير أوفياء له ، وكُف عن الاحتجاج به ، وكان أكثرهم جُرأة يحاول أن يُشيت أن آراءه لم تَكُن مخالفة لعقيدة المُسْلم الصالح (۱) بالمقدار الذي طُن ، وما حَدَث أن أحد علماء المشرق ، تاج الدين بن حَمَويه ، الذي زار المغرب في ذلك الحين حاول الاجماع بابن رشد من غير أن يُوفَق لهذا ، لتشديد حال الانعزال الذي كان يعيش فيه هذا الفيلسوف المَنْ في (٢) .

وعاش ابن رشد قليلاً بعد أن عادت إليه خُظُوته، ومات ابنُ رشد في مَرَّا كُش متقدماً في السِّنِّ، وكانت وفاتُه يومَ الخيس الموافق ٩ من صفر (٣) سنة ٥٩٥ ( ١١ من ديسمبر ١١٩ م )، وهذا هو التاريخ الذي عَيَّنَه الأنصاريُّ، وجَمَلَ ابنُ أبي أصَيْبِعة وفاة ابن رشد في أوائل سنة ٥٩٥ أيضاً، ولكنه تَناقضَ عندما زعم أن ابن رشد نال حُظْوة لدى محمد الناصر الذي خَلَف يعقوبَ المنصور في ٢٢ من ربيع الأول

<sup>(</sup>۱) الأنصاري ( الذيل ۲ ) ، راجع منك ، ص ۲۷

<sup>(</sup>۲) الذهبي، المسكتبة الإمبراطورية ، أساس قديم ، باب ۷۵۳ ، ص ۸۱ (انظر إلى الذيل ٤) وقد ذكر ابن حمويه أن ابن رشد مات وهو محبوس ، فهذا خطأ لاربب .

<sup>(</sup>٣) يستند ابن الأبار إلى من روى وقوع هذاً الحادث فى شهر ربيع الأول من تلك السنة .

سنة ٥٩٥ ( ٢ من يناير ١١٩٩) (١) ، ولا سيا عند النظر إلى أنه جعل إعادة المنصور لا بن رشد في سنة ٥٩٥ هذه ، وقد أُجمع على سنة ٥٩٥ ابن ُ عربي ، الذي شَهد جنازته ، واليافيي ومحد ُ بن على الشاطبي ومؤرخو المسلمين على العموم (٢) ، وقد انحرف عن هذا التاريخ قليلاً عبد ُ الواحد والذهبي اللذان وضعا وفاة الشارح في أواخر سنة ٤٩٥ (٦) ، أي في شهر أغسطس أو سبتمبر من سنة ١١٩٨ ، وليون وأوخر سنة ٤٩٥ (١) ، أي في شهر أغسطس أو سبتمبر من الأنصاري أن الإفريقي وحد مهو الذي أخر وفاته إلى سنة ١٢٠٦ (١) و نَعْمَمُ من الأنصاري أن ابن رشد دُفن في مَرًا كُش ، وذلك في الجبّانة الواقعة خارج باب تاغز وت ، فلما مضت على وفاته ثلاثة أشهر مُعل إلى قرطبة حيث دُفن في رَوْضة سلفه بمقبرة ابن عباس ، (٥) والواقع أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل جُنّته على دابّة لتنقل عباس ، (٥) والواقع أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل جُنّته على دابّة لتنقل إلى قرطبة إلى قرطبة أخرى ، أنه شاهد قبْرَه إلى قرطبة أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل المُنته على دابّة لتنقل إلى قرطبة أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل بُنته على دابّة لتنقل إلى قرطبة أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل بُنته على دابّة لتنقل إلى قرطبة أن ابن عربي يَرُوي أنه شاهد تحميل بُنته على دابّة لتنقل إلى قرطبة إلى قرطبة إلى قرطبة إلى من ناحية أخرى ، أنه شاهد قبْرَه إلى قرطبة أن ابن عربي يَرُون الإفريقي ، من ناحية أخرى ، أنه شاهد قبْرة والى قرطبة واله المناه المناه المنه المنه

<sup>(</sup>۱) روى ابن الأبار أن ابن رشد توفى قبل موت المنصور بشهر واحد تقريبا ، وهذا صحيح ، ( انظر إلى الذيل ۱ ) .

<sup>(</sup>۲) الیافعی ، مخطوط قدیم ، أساس ، باب ٦٤٤ ، ص ١٤١ ، \_ محمد بن علی ، أساس قدیم باب ٦١٦ ، ص ١٨٤ ، ٥ ، يدحض ابن الأبار رأيا آخر قائلا حول هذا التاريخ .

<sup>(</sup>٣) عبد الواحد ، طبعة دوزى ، ص ٢٢٥ ، الذهبي الذيل ٤ .

<sup>(</sup>٤) ذهب رنسيوس وپوكوك ودربلو إلى سنة ١١٩٨ ، وتابع موريرى وأنطونيو ودو روسى ليون الإفريق ، وأخطأ هوتنغر فى تحويل السنين الهجرية إلى السنين الدارجة فجعل موت ابن رشد فى سنة ١٢٢٥ ، ونقل مدلدورف ذلك عنه ، وسار آخرون على غير هدى ، فذهب تنمان إلى سنة ١٢١٧ أو سنة ١٢١٧ ، وذهب برتولكشى إلى سنة ١٢١٧ ، وذهب برتولكشى إلى سنة ١٢١٧ ، وذهب برتولكشى إلى سنة ١٢١٧ ، و م يكن عند المؤلفين الأقدم من أولئك غير خبر جيل دو روم عن أبناء ابن رشد ، فاتبعوا تاريخاً أكثر تقلباً ، وپيير دابانو ( .Concil. Controv ، ص ١٤ : ه ، البندقية ٥٣٥ ) ، وپاجى وپاتريزى ( النقاش المشائى ، جزء ١ ، ١ ، ١ ، ٥ ، ص ١٤ ، البندقية ١٦٧١ ) ، وپاجى التواريخ التيان عليها اكتتابات الرسائل .

<sup>(</sup>٥) قال ابن الأبار مثل هذا تقريباً ، راجع محمد بن على الشاطبي ( رقم ٦١٦ ، أساس قديم ) .

<sup>(</sup>٦) فليشر ، Codd. arab ، ليسك ، ص ٤٩٢ .

وكتابة كَدِه في مَرًّا كُش بالقرب من باب الدُّ بَّاغين (١).

وقد خَلَف ابنُ رشد ولداً كثيراً، وقد عَكَفَ بعضُهم على دِراسة علم الكلام والفقه وغَدَوْا قضاة مُدُن وكُورٍ ، وكان أحدُهم ، أبو عمد عبدالله، مشهوراً في صِناعة الطبِّ ، وتَرْجَمَ له ابنُ أبي أُصَيْبِعة عَقْبَ ترجَمته لأبيه (٢) ، وكان يَطِبُ الناصر ، وله من الكتب مقالة في حيلة البُرْء، وما كانت جميع هذه الأحوال لِتَحْمِلَ على تصديق رواية جيل دُو رُوم حَوْل إقامة أبناء ابن رشد في بَلاط هُوهِنْ شَتَاوُ فِن (٣) .

ومات ابن البيطار وعبد الملك بن زُهْر في السنة نفسها تقريبًا ، وكان أبو مروان ابن زُهْر وابن طُفَيْل قد ماتا منذ زمن ، وهكذا فإن فريق الفلاسفة والعلماء توارى من الأندلس والمغرب في وقت واحد تقريبًا ، أي في السنين الأخيرة من القرن الثاني عشر ، ويَزُور مؤرخ للوحدين ، عبد الواحد ثن ، بلاد المغرب في سنة ٥٩٥ (١٩٩٨ – ٩٩) ، فيجد قيد الحياة ، ولكن مع تقدم في السن ، الحفيد أبا بكر بن زُهْر ، ويُنشِدُه أبو بكر هذا قِطعًا من شعره ، ويَلْقَى في من شعر أبيه ، وعاد لا يُغتذَى بغير ذكريات الماضي وعَنْعناته التي أخذت من شعره أبيه ، وعاد لا يُغتذَى بغير ذكريات الماضي وعَنْعناته التي أخذت تَضْعُفُ يومًا بعد يوم .

<sup>(</sup>۱) فابریسیوس ، جزء ۳۲ ، ص ۲۸۸ -

<sup>(</sup>٢) مخطوط ، ملحق ، باب ٦٧٣ ، ص ٢٠٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر إلى الجزء الثاني الآتي ، فصل ٢ : ١٤ .

<sup>(</sup>٤) المعجب في تلخيص تاريخ المغرب ، طبعة رينارت دوزي ، (ليدن ، ١٨٤٧) ، مقدمة ، ص ٦ .

# عوامل نكبة ابن رشد ، وما أصاب الفلسفة من اضطهاد لدى المسلمين في القرن الثاني عشر

تُعَدُّ نَكَبُهُ ابن رشد وما ثار حِيالَه من رِيَبِ الإلحاد أبرزَ ما وَقَفَ خيالَ معاصريه ، وتركى جميع مؤرخي المسلمين ومترجى الرجال مُجْمِعين على هذه الناحية ، وماكان من تَنَوُّ ع الأحوال التي يَرْوُون بها الحادثَ أفضلُ دليلِ على ماأحدث من أثَر ، ومع ذلك فإن تلك الاضطهادات لم تَكُن حادثًا منعزلًا ، ففي أواخر القرن الثاني عشر نُظِّمَتْ حربٌ على الفلسفة في جميع العالَم الإسلامي (١) ، وذلك أن رَجْهِيَّةً كلامية ، كالتي عَقَبَتْ في الكنيسة مؤتمرَ ترَنْتَ الدينيُّ ، بَذَلَتْ وُسعَها لتستردُّ بالبرهان والقوة ما أضاعت من بِقاَع ، ولم ينفك الإسلامُ ، ككثيرٍ من المبتدعات الدينية ، يشتدُّ وينال من أتباعه إيمانًا أكثرَ إطلاقًا ، وماكاد أصحاب محمد يؤمنون برسالته الفائقة للطبيعة ، وسِيقَ عدمُ التصديق إلى أقصى حدوده في القرون الستة الأولى من الهجرة ، وعلى العكس لا ارتيابَ ولا اعتراضَ في القرون الحديثة ، فلمــا أَفْلَتَ الإسلام بالتدريج من سلطان العِرْق العربيِّ الْمُرْتاب جوهراً ، وصار بفعل عوارض التاريخ قبضة عروق تَوَّاقة إلى التعصب ، كالإسيان والبربر والفُر ْس والترك ، سَلَكَ سبيلاً اعتقاديًا صارماً مانعاً لِما سواه ، وأَصابَ الإسلامَ ما أَصابَ الكَنْلَكَة في إسپانية وماكان يصيب جميع أوربة لو تُمَّ للرَّجْعِ الدينيِّ في أواخرِ القرنِ السادسَ عشرَ وأوائل القرنِ السابعُ عشر إِخَادُ كُلِّ تقدم عِقليٌّ ،

<sup>(</sup>۱) لا تزال كلمة فيلسوف تعد شتيمة مرادفة للزنديق والفاسد ، كما تعدكلة فرماسون ( البناء الحر ) ، انظر إلى كتاب « رحلة إلى الوادى » الذى نشعره الدكتور پرون ، ص ٦٦٣ .

وَتَعْمُ الْأَشْعِرِيَّةُ ، الَّتِي هِي ضَرَّبِ مِن التوفيق بين العقل والدين ، والتي تشابه علمَ اللاهوت الحديث ، بلادَ مصر في عهد صلاح الدين ، و بلادَ الأنداس في عهد الموحِّدين، وتَظَلُّ مذهبَ أهل السنة حتى أيامنا ، و يُرْ غَى و يُزْ بَدَمن منابر كلُّ ناحيةٍ حِيَالَ أرسطو والفلاسفة (١) ، وُتَحْرَقُ بأمر ِ من الخليفة المُسْتَنْجِد ، في سنة ١١٥٠ ، جميعُ الكتب الفلسفية في مكتبة أحد القضاة ، ولا سماكتبُ ابن سينا والوسوعةُ المسماةُ رسائلَ إخوان الصفا ، وُيُهُمُ الطبيبُ الرُّكُنُ عبد السلام بالزندقة ، وُيباَشَرُ إِتَلَافُ كُتِبِهِ بَاحَتَفَالَ ، ويَصْعَدُ العَالِمِ ، الذي كَانَ يُرأَسُ الاحتَفَالَ ، في الْمِنْبَر ويَحْمِل على الفلسفة ، ثم يتناول المجلداتِ واحداً فواحداً ويَنْطِق ببعض الـكلمات لبيان إثميها ، ثم يُسَلِّمُهُا إلى من يَقُومون بإحرافها(٢) ، وقد كان تلميذُ ابن ميمون الْمُفَضَّل ، الرَّ بَّانِيُّ يَهُودا ، شاهداً على هذا المنظر الغريب ، فقال : « لقدشاهدتُ في يد العالِم كتابَ ابن الهَيْمُ في الفلك ، ويشير العالِمُ إلى الدائرة التي عَرَض هـــذا المؤلفُ بها الفلك ، ويقول بصوت عال : «هذا هو البلاء العظيم ، هذه هي المصيبة التي يَعْجِزُ عن بيانها اللسان، هذه هي النكبة القائمة! »، وقد مَزَّق الكتابَ وهو يقول هذا وألقاء في النار <sup>(٣)</sup> » .

<sup>(</sup>۱) ترى معظم المؤرخين والمؤلفين فى موضوعات شنى من العرب ، كأبى الفداء والمقريزى ، قليلى العطف على الفلسفة ، راجع تاريخ أبى الفداء ٤ ، ٥٥٧ ، — دو ساسى : بيان الديانة الدرزية ، مقدمة ، ص ٧٧ ، — فلوغل : المكندى ، ص ١٥ ، وذلك فى Abhandl. für die ، جزء ١ .

<sup>(</sup>٢) أبو الفرج ، تاريخ مختصر الدول ، ص٥١ ، المتن ، — منك ، المقالات ، ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٣) الحجلة الآسبوية ، يوليه ١٨٤٢ ( ص ١٨ ــ ١٩ ) ، مقالة مسبو منك .

وكان جميع فلاسفة الأندلس في عصر ابن رشد عُرْضةً للاضطهاد مِثْلَه (١)، وذلك أن الموحِّدين صَدَرُوا عن مذهب الغزاليّ مباشرةً ، وأن مؤسس حزبهم بإفْرِيقية كان تلميذاً لعدوِّ الفلسفة هذا (٢٦) ، وأن ابن باجَّة ، الذي هو أستاذُ لا بن رشد ، كَفَّرَ بالسجن عن تُهُم الإلحاد التي كانت لاصقةً به ، وأنه لم يُطْلَق منه إلا بنفوذ أبي ابن رشد الذي كان قاضي الجماعة (٣) في ذلك الحين ، إذا ما صُدِّقت روايةُ ليونَ الإِفريقِيِّ ، وأن ابن طُفَيْل عُدَّ مؤسِّسَ الإلحاد الفلسفيِّ ، وأستاذاً لا بن رشد ِ وابنِ ميمون في الزندقة (١) ، وأن الفيلسوف مالك َ بن وهيب الأُشْبيليُّ المعاصرَ لابن باجَّة رأى أنه مُضْطَرُ ۖ إلى قَصْرِ تعليمه على أول الصِّناعة الذهنية ، وأنه عَدَل عن المعارف الفلسفية عُدُولاً تامًّا وحَظَر على نفسه كلَّ حديث في هذا الموضوع لِمَا فيه من خَطَر الهلاك، وأقبل على العلوم الشرعية، « ولم يَـكُنْ يلوح على أقواله ضياء هذه المعارف ، ولا قَيَدٌ فيها باطناً شيئاً أَ أَفِيَ بعد موته <sup>(ه)</sup> » ، وأنه كان يُلْجَأَ إلى ما هو أشدُّ من ذلك أحيانًا ، فقُتِل ابنُ حبيب الاشبيليُّ لاشتغاله بالفلسفة ، وأضاف المؤرخُ الذي رَوَى هذا النبأَ قولَه عن الفلسفة : « وهذا العلم ممقوتُ بالأندلس

<sup>(</sup>۱) روى مؤلف القرطاس أن جد ابن رشد عزل من منصب قاضى الجاعة بقرطبة لمؤلفاته الأدبية والفلسفية ، غير أنه يشك فى هذه الرواية فنسأل ألا تنطوى على التباس فى ابنى رشد ، راجم تورنبرغ ، Ann. regum Mauritanice ، يتس دولا كروا ، فى المكتبة الإمبراطورية، أساس الترجات ، رقم ۹۷ مكرر ، ص ١٥٤ ، ه .

<sup>(</sup>٢) راجم عبد الواحد والمراكشي (طبعة دوزي) ، ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٣) ليون الإفريقي .apud\_Fabr. Bibl. gr ، جزء ١٣ ، ص ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

 <sup>(</sup>٥) ابن أبى أصيبعة ، فى ترجمته لابن باجة ( مخطوط ، المكتبـة الإمبراطورية ،
 ص ١٩٢٧) .

لا يستطيع صاحبه إظهارَه ، فلذلك تخْفَى تصانيفُه . . . وكان مُطَرِّف الأَشْبِيلِيُّ فى عصرنا قد اشتغل بالتصنيف فى هذا الشأن ، إلَّا أن أهل بلده كانوا يَنْسُبُونه إلى الزندقة بسبب اعتكافه على هذا الشأن ، فكان لا يُظْهِرِ شيئًا مما يُصَنِّفُ (١) ».

وسيرةُ أبي بكر بن زُهْر لابن أبي أُصَيْبِعة مملوءةٌ بمثل هذه الحوادث (٢)، ومن ذلك قولُ ابن أبي أصيبعة: « وكان المنصور قد قَصَدَ أَلَّا يَتْرُكَ شيئًا من كتب المنطق والحكمة باقياً في بلاده، وأباد كثيراً منها بإحراقها بالنار، وشَدَّد في أَلَّا يَبْهَى أَحدُ يَشْتغل بشيء منها ، وأنه متى وُجدَ أَحدُ يَنْظُر في هذا العلم أو وُجدَعنده شي؛ من الكتب المُصَنَّفَة فيه فإنه يَلْحَقُه ضررٌ عظيمٌ ، ولما شَرَع في ذلك جعل أمرَه مفوَّضًا إلى الحفيد أبي بكر بن زُهْر ، وأنه الذي يَنْظُر فيه ، وأراد الخليفةُ أنه إن كان عندابن زُهْرِ شيء من كتب المنطق والحكمة لم يَظْهَرُ ولا يقال عنه إنه يشتغلُ بها ولا ينالُه مكروهُ بُسببها، و نَظَرَ ابنُ زُهْرٍ في ذلك ، وامتثل أمرَ المنصور في جَمْع الكتب من عند الكُتُبيِّين وغيرِ هم وألاَّ يَبْقَى شيءِ منها و إهانةِ المُشتغلين بها » ، ولم تَحُلُ هذه الْمُهِمَّةُ ، الشَاقَّةُ على فيلسوف كابن زُهْر ، والتي قام بها ابنُ زُهْرِ مُنْقَاداً ، دون الوشاية به لدى الخليفة عاكفاً على دراسة الكتب الْمَحْظُورة ، وكان الاضطهادُ يؤتى ثمرتَه المعتادة من الرِّئاء وانحطاط الضائر ، وقال ابن أبي أُصَّيْبِعَة : «كان الحفيد أبو بكر بن زُهْر قد أَتَى إليه من الطَّلَبةِ اثنان ليَشْتَغلا عليه بصِناعة الطبِّ فتردَّدا إليه ولازَماه مُدَّةً وقَرَآ عليه شيئًا من كتب الطِّبِّ ، ثم إنهما أَتياه يومًا و بيد أحدها كتابُ

<sup>(</sup>۱) المقرى ، جزء ۲ ، ص ۱۲۵ ــ ۱۲۳ (طبعة دوزى ، الخ . ) غاينغوس ، جزء ١ ، ص ۱۹۸ ــ ۱۹۹ .

<sup>(</sup>٢) مخطوط المكتبة الإمبراطورية ، ص ١٩٩ ، غاينغوس ، جزءً ١ ، ذيل ، ص ١٠ .

صغير في المنطق ، وكان يَحْضُر معهما أبو الحسين المعروفُ بالمصدوم ، وكان غرضُهم أن يشتغلوا فيه ، فلما نَظَر ابنُ زُهْر إلى ذلك الكتاب قال : ماهذا ؟ ثم أخــذه يَنْظُر فيه ، فلما وجده في علم المنطق رَحَى به ناحيةً ، ثم نَهَضَ إليهم حافيًا ليَضْر بَهم، وانهزموا قُدَّامَه ، وتَبعَهم يَعْدُو على حالته تلك وهو يبالغ في شتمهم ، وهم يتعادَوْن قُدَّامَه إلى أن رَجَع عنهم عن مسافة بعيدة ، فَبَقُوا منقطعين عنه أياماً لا يَجْسُر ون أن يأتُوا إليه ، ثم إنهم تَوَسَّلُوا إلى أن حَضَرُوا عنده واعتذروا بأن ذلك الكتاب لَمْ يَكُن لَمْ ، ولا لهم فيه غَرَضُ أصلاً ، وأنهم إنما رأَوْه مع حَدَثٍ في الطريق وهم قاصدون إليه ، فَهَزَّ وا بصاحبه ، وعَبثُوا به ، وأخذوا منه الكتابَ قهراً ، وَ بَقَى معهم ، ودخلوا إليه وهم ساهون عنــه ، فتخادع لهم ، وقَبلَ معذرتهم ، واستمرُّوا فى قراءتهم عليه صِناعة الطبِّ ، ولَمَّا كان بعدُ مُدَيْدَة أمرهم أن يُجيدوا حفظَ القرآن وأن يشتغلوا بقراءة التفسير والحديث والفقه ، وأن يواظبوا على مراعاة الأمور الشرعية والاقتــداء بها ، وألا يُخِلُّوا بشيء من ذلك ، فلما امتثلوا أمرَه ، وأَتْقَنُوا معرفةً ما أشار به عليهم ، وصارت لهم مراعاةُ الأمور سَجَّيَّةً وعادةً قد أَلفُوها ، كانوا يوماً عنـــده ، و إذا به قد أُخرج لهم الـكتاب الذي كان رآه معهم في المنطق ، وقال لهم : « الآن صَلَحْتُم لأن تقرَّوا هـذا الكتابَ وأمثالَه عليَّ » ، وأَشْغَلهم فيه ، فتَعَجَّبوا من فِعْلِهِ رَحِمَه الله ، وهذا يدلُّ على كال عقله وتَوَفُّر مُرُوءته » .

والذى تُهِمُّ ملاحظتُه ، والذى يُمْكِنُ أَن يَظْهَرَ مُحَيِّرًا أُولَ وهلة ، هو أَن هـذه الاضطهادات كانت مُسْتَحَبَّة لدى العامة كثيراً ، وأَن أَكْثَرَ الأَمَراء ثقافة كانوا يَدَعُونها تُنْزَع منهم ، على الرغم من ميولهم الشخصية ، نَيْلاً للحُظُوة لدى العامة ، وكان مقت ُ العامة للفلسفة الطبيعية من أبرز ماتتصف به إسپانية الإسلامية ،

ومن الصعوبة بمكان ألا يُعدَّ هذا من نتائج نفوذ العرق المغلوب، قال المُقرِّيُ (١): « وكلُّ العلوم لها عند أهل الأندلس خظُّ واعتناء إلا الفلسفة والتنجيم فإن لهما خظًا عظيًا عند خواصِّهم ، ولا يُتظَاهر بهما خَوْف العامَّة ، فإنه كلما قيل فلان يقرأ الفلسفة أو يشتغل بالتنجيم أطلقت العامة عليه اسم زِنْدِيق ، وقيدَّت عليه أنفاسه ، فإن زَلَّ في شُبهة رَجمُوه بالحجارة أو حَرَّقوه قبل أن يَصِلَ أمرُه للسلطان أو يَقْتُله السلطان تَقرُّ با لقلوب العامة ، وكثيراً ما يَأْمُر ملوكهم بإحراق كتب هذا الشأن إذا وُجِدَت ، و بذلك تَقرَّب المنصورُ بن أبي عامر (٢) لقلوبهم أوَّل نهوضه و إن كان غير خال من الاشتغال بذلك في الباطن » ، وما مَلاً حياة المفكر الحرِّ ابن سبعين من كروب (في النصف الأول من القرن الثالث عشر ) ، وما رُئي من اضطراره ، بلا انقطاع ، إلى رِئاء يُورِث الغمَّ (٣) ، أمرٌ يثبتُ أن هذه التأملات التي أتاها ذاك المؤرخُ الأنداسيُ لاتنطوى على مبالغة .

<sup>(</sup>١) جزء ١ ، ص ١٣٦ (طبعة دوزي ورايت الخ . )، فاينغوس ، جزء ١،ص١٤١.

<sup>(</sup>۲) ليس هذا يعقوب المنصور المعاصر لابن رشد ، بل الحاجب المنصورالذي توفى سنة ١٠٠٢ والذي اغتصب السلطان من هشام الثاني ، انظر إلى الصفحة ٢٦ السابقة.

<sup>(</sup>٣) أمارى : المجلة الآسيوية ، فبراير ــ مارس ١٨٥٣ .

#### ٤ - نصيب ابن رشد لدى أبناء دينه أ

الآن يُدْرَك السبب في أن ابن رشد ، الذي كانت له سلسلة طويلة من التلاميذ لدى اليهود والنصارى مدة أر بعة قرون ، والذى بَرَزَ اسمُه عِدَّةَ مراتٍ في معركة الذهن الإنساني" ، لم يُؤسِّس له مدرسة عند مواطنيه ، وأنه ، وهو أشهرُ العرب في نظر اللاتين ، قد جُهِلَ من قِبَل أبناء دينه تمامًا ، و إذا ما نُظِرَ إلى الاقتباسات التي فازت بها القرون الوسطى من المسلمين نظراً عامًا وُجِدَ أن هذه الاقتباسات لا تستطيع مَنْحَ أية فحكرةٍ عما لأقسام الأدب العربيِّ من أهمية نسبية ، وذلك أن الفلاسفة ، الذين هم كلُّ من عُرِف من قِبَل اللاتين تقريباً ، لا يؤلِّفُون غيرَ أسرة طفيفة في مجموع هذا الأدب ،ولا تَرَى لابن باجَّة وابن طفيل وابن رشد أَىَّ صيت في الإسلام ، ولم يُسْفِر ذاك التقدمُ العظيم عن غير شهرةٍ شعبيةٍ واحدة ، أى شهرة ابن سينا، وانْظُرُ إلى مجموعة التراجم العربية تَجِدُ أن كتاب الفهرست وكشفَ الظنون لحاجى خليفة لم كَذْ كُرًا غـيرَ القليل جِدًّا عن كتب الفلاسفة حَصْرًا ، وأن اسمَ ابن رشدٍ نفسَه لم يَرِدْ في حاجي خليفة إلاَّ عَرَضاً ، أي بمناسبة كتاب الغزالي الذي رَدِّ عليه وقصيدة ابن سينا التي شَرَحها، (١) وأن ابن خلِّكان والصفدى (٢) لم يقولا عنه كلةً واحدة فيما أَلَّفَا عن أعاظم الرجال في الإسلام ، وأن جمال الدين القَفْطِي "، الذي جاء بعده بجيلٍ واحد (١١٧٢ ـ ١٢٤٨ )، لم يَذْ كُرْه

<sup>(</sup>١) راجع حاجى خليفة ، كشف الظنون ، ( طبعة فلوغل ) ، كلمتا تهافت وأرجوزة .

<sup>(</sup>۲) لا يشتمل مجلد الصفدى الموجود فى المسكتبة الإمبراطورية على القسم الذى يظن وجود ترجمة فيه لابن رشد وفق الترتيب الأبجدى ، بيد أنه يوجد مجلد عن هذا السكتاب عند مسيو شيفر يجب أن تكون الترجمة المذكورة فيه إذا لم يكن المؤلف قد أهملها .

في كتاب أخبار الحكماء ، وأن اليافعي والحواليين اكتفوا ، حين ذكروا وفاته سنة ٥٩٥ ، بقولهم مع الإبهام: إنه ألّف كتباً كثيرة ، ولكن مع ملاحظتنا أن اسم الشرح الأكبر لم يصل إليهم ، وأن معاصريه ومواطنيه أنفسهم لا يكادون يعرفون وجوده (١) ، فلم يَعدُ جميع ما ذكر ابن الأبّار من تآليف ابن رشد نطاق الفقه والطب والنحو ، ويشتمل مخطوط لدينا ، رَقْمُه ٥٢٥ (ملحق ، باب) (٢) على فهرس للكتب المحظورة ، فلا يُشَارُ فيه إلى غير عبارات قليلة من مؤلّف له في القانون الدينى ، وكذلك لا يُشنِدُ إليه محمد بن على الشاطبي غير مؤلّف واحد ، وهذا المؤلّف هو في الفقه (٣) .

ولايعنى هذا أن ابن رشد لم يتمتع بشهرة كبيرة بين معاصريه ، فقد عَقَدَ له ابنُ الأَبَّارِأَ فَخَمَ أَكُالِيلِ الثناء، ومن ذلك أنه، بعد أن قَصَّ من الأحاديث ما أدى إليه عِلْمُهُ البَالغُ ، قال : إِن هذه الأقاصيص أقلُ من الحقيقة ، ويُلقّبُه ابن سعيد بإمام الفلسفة في عصره (ن) ، ويَضَعُه ابن أبي أُصَيْبِعة في تَرْجَمته لابن باجَّة في الطبقة الأولى من تلاميذ هـذا الأستاذ الكبير ، ويُطْلِق عليه القاضي أبو مروان الباجِّيّ ، الذي استشهد به هـذا المترجم ُ للرجال ، أعزَّ الصفات ، ويُورِد الأنصاريُ من الشواهد مايدُكُ على بلوغ شهرة ابن رشد أقصى حدود الإسلام ، ويُثنِي المؤرخ اليافي وهُ (ن) على بلوغ شهرة ابن رشد أقصى حدود الإسلام ، ويُثنِي المؤرخ اليافيُ (ن)

<sup>(</sup>١) يفند ابن خلدون ( المقدمة ، ١ ، ص ٢٤٤ ــ ٥٥ ، طبعة كاترمتر ) عبارة من كتاب الخطابة لابن رشد جاعلا لها قسما من الشرح الأوسط فى المنطق .

<sup>(</sup>٣) أساس عربي قديم ، رقم ١٨٤ ، ص ١٨٤ .

<sup>(</sup>٤) المقرى ، جزء ۲ ، ص ۱۲۵ ( طبعة دوزى ) ، غاينغوس ، جزء ١ ، ص ۱۹۸ .

<sup>(</sup>ه) سنة ٩٠ه ، مخطوط ، المكتبة الإمبرطورية ، أساس قديم ، رقم ٦٤٤ ، ص ١٤١ ، ملحق ، باب ٧٢٣ .

على أَلْمَهِيَّتِه وعُكُو فِه الدائم على الدرس وعلمه الشامل في الفقه والـكلام والطبِّ والفلسفة والمنطق وما بعد الطبيعة والرياضيات، ويَبْرُز ابنُ رشدكريمَ المَقَامُ بين أعاظم الرجال الذين ذكرهم محمامي الأندلس المَقَّرِي لإثبات أفضلية هذا البلد(١)، وذلك في أثناء مناظرةٍ مُمْتِعة دَارت حَوْل تَفَوُّق أَيِّ البلدين على الآخر: الأندلس أو إفريقية ، ويَذِيع صيتُه في المشرق ، ويقرأ ابنُ ميمون كتبَه في مصر سنة (٢) ١١٩٠ ، وقد رأينــا أن ابن حَمَو يُه لم يَجِدْ حافزاً في نفسه ، عنــد وصوله إلى المغرب، أكثر من السؤال عن ابن رشد (٢) ، بَيْدَ أن مقاييس الشهرة والنفوذ في أدوار الانحطاط تختلف اختلافاً كليًّا عماكانت عليه ، ولذا فإنك لا تَجِدُ بين تلاميذ ابن رشد الذين عَرَ فْنَا أسماءهم ، أي أبي محمد بن حَوْط الله وأبي الحسن سَمْل بن مالك وأبى الربيع بن سالم وأبي بكر بن جَهْوَر وأبي القاسم بن الطَّيْلُسان و بُنْدُودَ (١) ، أو ابنِ بُنْدُودَ (٥) ، واحداً نال شبئاً من الشهرة ، ولذا فإنه لم يَتَّفِقُ لنظرياته مَنْ يواصلها ، ولم تجد مؤلفاتُه نفسُها غير قُرَّاء قليلين بعد وفاته ، ولم يُرَ أن القليلَ التصديق والقائلَ بوَ حدة الوجود ، ابنَ سبعين (٦) ( المولودَ سنة ١٢١٧ )، اقتبس من ابن رشد منينًا مباشرة ، وكان ابن سبعين ، إذا ما تناول عين المسائل التي

<sup>(</sup>۱) المقرى ، جزء ۲ ، ص ۱۳۰ ( طبعة دوزى ، إلخ . ) ، غاينغوس ، جزء ۱. ص ۳۷ .

<sup>(</sup>۲) لم يذكر اسم ابن رشد من قبل عبد اللطيف الذي زار مصر سنة ١٩٧٧ ، والذي قص خبر جميع علماء مصر حول الفلاسفة الرائجين في ذلك الزمن ، (عبد اللطيف: الإفادة والاعتبار بما في مصر من الآثار ، ص ٣٦٤ ، ترجمة دو ساسي ) .

<sup>(</sup>٣) انظر إلى الذيل ٤ .

<sup>(</sup>٤) يظهر لى أن هذا الاسم يهودى ، قارن بنغوداس وبنغوا .

<sup>(</sup>٥) انظر إلى ابن الأبار (ذيل ١) ، عبد الواحد ، ص ١٧٤ ، (طبعة دوزي) .

<sup>(</sup>٦) أماري ، في المجلة الآسيوية ، فبراير \_ مارس ١٨٥٣ .

عالجها ابنُ رشد ، لم يَذْ كُر ابن رشدِ قَط .

وليس لدينا غيرُ تفصيل قليل حَوْلَ تدريس ابن رشد ، ويَكْنِي شكلُ كثير من مؤلفاته لإثبات صلاحها للعَرْض الشفويِّ ، ومع ذلك فإن ابن الأبّار يدلّنا بصراحة على أنه كان يُلقى محاضرات أو يَعْقِدُ مجالسَ حُرَّةً (١) وَفْقَ عادة المسلمين ، ولا رَيْبَ في أن هذه المجالس كانت تُعْقَدَ في مسجدٍ كان يَخْتارُه ، وقد كان جَدُّه أستاذاً ثَبَتاً (٢) حتى سِنِيه الأخيرة .

وير وي ليون الإفريق أن فخر الدين ابن الخطيب الرازي الشهير سميع في القاهرة أحاديث عن شهرة ابن رشد فاستأجر سفينة في الإسكندرية ليزوره في الأبدلس، ولكنه عدل عن رحلته حيما علم خبر النكبة التي جلبها إليه الحرافه عن الدين ، والواقع أن الرازئ هذا أصيب بمثل هذه المكاره في بغداد بسبب آرائه الفلسفية ، غير أن ترجمة ليون لابن الخطيب هذا زاخرة بالمتناقضات الغليظة التي تحمل على عدم الثقة بهذه القصة ، ومن ذلك أن ليون جعل ، بعد ذلك ببضعة أسطر ، حدوث وفاة الرازئ هذا بعد وفاة ابن رشد به ١٧٤ سنة ! مهما يَكُن من أمر فإن فحر الدين كان ، كما يَظُهر من أتباع هذه الفلسفة الحرة التي أطلق اللاتين عليها اسم الراشدية بعد حين ، و إنه شرح أرسطو وابن سينا ، وَوُجِدَتْ في بيته ، بعد وفاته ، أشعار مي يَتَغَنَى فيها بقدم العالم وتلاشي الفرد ، فاما عليت العامة هذا الرافات دم

<sup>(</sup>١) انظر إلى الديل ١ .

<sup>(</sup>٢) دوزي ، المباحث ، ( الطبعة الثانية ) ، ص ٣٥٩ ـ ٣٦٠ .

<sup>(</sup>٣) ليون الإفريقي .apud Fabr. Bibl. gr ، جزء ١٣ ، ص ٢٨٩ وما بمدها .

ولذا يجبُ ألا يُبْحَثَ عن الرُّشذية لدى المسلمين (١) ، وذلك لأنه لم يَكُنْ لابن رشد في نظر المسلمين ، من ناحية ، ذلك الإبداع الذي له في نظر السَّكُلاسيين الذين كانوا يَمُدُّونه منعزلاً عمن تقدَّمه ، ولأن الفلسفة بعده فقدَت حُظُوتها تماماً (٢) وتجد عقب ابن رشد الحقيق ودوام الفلسفة العربية المباشر لدى اليهود في مدرسة موسى بن ميمون ، والواقع أن مذهب ابن ميمون هذا حُكِمَ عليه بشِدَّة من قبل المسلمين ، ومن ذلك أن المقريزي السُّني قال عن موسى بن ميمون إنه يَجْعل من أبناء دينه مُعَطِّلين ، وإنه لا يُوجَدُ ماهو أكثر من مذهبه ابتعاداً عن الأديان الساوية التي أنز لت على الأنبياء المرسلين (٢) ، والمُعطِّلُ اسم فاعل لفيل عَطَّل الذي يَعْني نَزْع حَلْي المرأة أو تفريغ الشيء وإخلاء ، ويعني المُعطِّل مَن يُجَرِّد الله من صفاته ويَجْعَلُ الفَرَاغَ فيه ، ويُصَرِّح بأن العقل لا يَصِلُ إليه وأنه غريب عن حُكْم الكُون (١) ، وهذا هو الشكلُ الذي تُجاوِرُ به المشائية وخدة الوجود ، وهذا هو المذهب الذي قُرِن به اسمُ ابنِ رشد فيا بعد .

<sup>(</sup>۱) لا نعلم هل قرنت مؤلفات ابن رشد بالمجادلات التي وقعت حول كتاب التهافت للغزالى في الأزمنة الأولى من السلطة التركية (حاجى خليفة ۲ ، ص ٤٧٤ وما بعدها ، طبعة فلوغل) ، ويزعم پول جوڤ أن بايزيد كان مولعا بآراء ابن رشد: Peripatetici Averrois opinionibus الموتعام باراء ابن رشد (Elogia virorum bellica virt. illustr.) oblectabatur وهلة من وجوب تمتع الفيلسوف العربي لدى أبناء دينه بمثل ما كان يتمتع به في إيطالية من شهرة.

<sup>(</sup>۲) لم يقل ابن بطوطة كلمة عن الفلسفة مع أنه طاف فى العالم الإسلامى فى النصف الأول من القرن الرابع عشر ، وأحصى بكل دقة جميع الأساتذة الذين سمعهم والدروس التي تتبعها ، وعاد ما بعد الطبيعة ، الذى دار البحث حوله فى الجزء ، والصفحة ، ١٩ (طبعة ديفريميرى وسنغينتى ) ، لا يكون ما بعد الطبيعة المشائى القديم ، وهو قد أشير إليه باسم جديد على الأقل .

<sup>(</sup>٣) دو ساسي ، مقتطفات عربية، جزء ١ ، ص ٢٩٩ ــ ٣٠٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص ٣٢٥ والجزء الثاني ، ص ٩٦ .

### ه - ما ضَخُمَت به سيرة ابن رشد من الأقاصيص

يكاد عَدَدُ الأقاصيص ، التي تُكدّس حَوْل أعيان التاريخ ، يَكُون بنسبة شهرتهم ، و يَعُود كلُّ رجل يَغْدُو اسمه عُنو أن مذهب ، حقًا كان هذا أو باطلاً ، غير ولى لنفسه ، وتدلُّ سيرته إلى مختلف أحداث المذهب الذي قُرِن به أكثر من دلالتها إلى شخصيته الخاصة ، وقد أدَّى ابن رشد دَيْنَ شهرته ، فمن النادر أن تَجد سيراً شُخَمَتْ بأقاصيص كما ضُخِّمتْ سيرته ، ويُمْكنُ ردُّ هذه الأقاصيص إلى ثلاثة أصناف ، وذلك أن بعضها صدر عن مؤلني التراجم من العرب ، وأن بعضاً ثلاثة أصناف ، وذلك أن بعضها صدر عن مؤلني التراجم من العرب ، وأن بعضاً آخر منها من أصل نصراني اخْتُلق لإثبات دَوْر الإلحاد الذي جَعلَت القرونُ الوسطى ابن رشد يُعَمِّلُه ، وأن بعضها الثالث ، وهو بضع حكايات ، وجب أن يُعْرَى ، كما يَظْهَر ، إلى ما يَتَمَتَّعُ به ابن رشد من شهرة عظيمة في شمال إيطالية أيام عصر النهضة ، وإلى هذه العبقرية المُبْدِعة التي ما انْفَكَتْ تَجْعَلُ المذاهب خصيبة بالأحاديث حَوْل مشاهير المعلّمين .

كان مُعْظَمَ الأوصاف التي رواها ابن أبي أصَيْبِعة والأنصاريُّ وليونُ الإفْرِيقُ يَهُدِف إلى الإشادة بفضائل ابن رشد وصبرِه وسهولة صَفْحِه عن الإهانات وبكرمه نحو رجال الأدبعلي الخصوص، ولا شيء في هذه الأخبار غير المؤذية مايشابه أُحْدُوثَة القرون الوسطى النصرانية ، وما كان لِيَخْطُرَ بالبال ، مطلقاً ، أن يُحَوَّل القاضى الجليل ، الذي يَظْهِرُ فيها مثال الكال ، إلى عدوِّ المسيح و إلى ملحدٍ أَصُولي يَصْفَع الأديانَ الثلاثة المعروفة مع الازدراء و يُجَدِّف على سِرِّ القربان المقدَّس

ويقول بصوت عال : « لِتَمَّتْ نفسى مَوْتَةَ الفلاسفة ! » ، وسَوْف نتناول بالنقد هذه الأقاصيصَ الأخيرة ونَتَقَصَّى أصلها حينها نَدْرُس شأنَ ابن رشد مُمَثِّلًا للإلحاد الدينيِّ في القرن الثالثَ عشر .

ولا رَيْبَ فِي أَن أَ كُثرَ الأقاصيص التي نشأت عن شهرة ابن رشد الفلسفية والطبية مخالفة للصواب هي التي أَسْفَرَ عنها تظاهرُه بمخالفة ابن سينا ، وهذا مَيْلُ كان رُوجِر بِيكُن (١) قد لا حظه ، وقد قرَّر بِنْفَنُوتُو دِيمُولَا ذاتَ الأحاديث (٢) ، وهو يَزْعُم أَن هذا كان عن معارضة لا بن سينا القائل بوجوب احترام الإنسان للدين الذي يُولَدُ عليه ، وذلك بابتداع ابن رشد لذهبه مستخفًا بالأديان القائمة ، ويُو كَدُ سِنفُورْ يَن شاْ نبيه (٣) ، وقد أَ كُثرَ بعد م تكرارُ ما وَكَد ، أن ابن رُشد يَمْتَنِع عن ذَكْرِ مُنَا فِسه ، ولا شيء أَ كَثرُ خطأً من هذا لا رَيْب ، أجَل ، فَنَد ابن سينا كثيراً في الشرح الأكبر ، ولا سيا في «تهافت النهافت » ، ولكن بَعد ابن رشد رشد من معاداته بانتظام في الطبّ ، وتركي أن أحد مؤلفاته الطبية المهمة هو شرح رشد من معاداته بانتظام في الطبّ ، وتركي أن أحد مؤلفاته الطبية المهمة هو شرح يقف عند هذا الطريق الجيل ، فقد حُكِي أن ابن سينا جاء قرطبة أيام ابن رشد يقف عند هذا الطريق الجيل ، فقد حُكِي أن ابن سينا جاء قرطبة أيام ابن رشد (وهذا خطأ في التاريخ بمقدار قرن ونصف قرن ) ، فسامه هذا الأخير سوء العذاب

<sup>(</sup>١) الكتاب الأكبر، ص ١٣ (طبعة جب) .

<sup>(</sup>٢) . Ad Inf. cant ( مخطوط ، المكتبة الإمبراطورية ، رقم ٤١٤٦ ، ملحق فرنسي ، ص ٢٥ ) .

رشد ، De claris medicis ,apud Gesneri Bibl. (۳) مادة ابن رشد ، تعلیق آ .

إرواء لحقده ، وأوجب هلا كه تحت الدولاب (١) ، ومن الواضح أننا 'نبصر' هنا انعكاس ما كان يسود علماء عصر النهضة من أحقاد فظيعة إلى الغاية ، والواقع أنه ما كان ليُمْكِنَ هذا الدَّوْرَ أن يتصورَ وجودَ رئيسَى مذهب من غير أن يَفتَرِض مَاكان ليُمْكِنَ هذا الدَّوْرَ أن يتصورَ وجودَ رئيسَى مذهب من غير أن يَفتَرِض تَعاديبهما ، فقُصَّ ألف خبر عن تضاغن أرسطو وأفلاطون ، و بَرْ تُولَ و بَلْدُوس ، و فَرْ تُولَ و بَلْدُوس ، وظُنَّ ، طَوْعًا ، أن ابن رشد عامل مُنافِسَه كما كان يعامل لوكان منافسُه في مكانه.

وقد اعتقد أطباء عصر النهضة ، على العموم ، أن ابن رشد لم يُزَاوِل الطبّ عليّا قَطُّ (٢) ، مع أنه يُعْتَرَف بأنه كان طبيباً للملك مِيا رُو لِين ، وأنه يُعْزَى إليه عليّا قَطُّ (٢) ، مع أنه يُعْتَرَف بأنه كان طبيباً للملك مِيا رُو لِين ، وأنه يُعْزَى إليه اكتشاف مهم ، أى إن من المكن تعاطى الفصد بلا خَطَرٍ في الأولاد ، (٣) وقد بيّن فرايند أن هذا الرأى صدر عن خطأ في عبارة عزا ابن رشد فيها هذه التجربة إلى ابن زُهْر (١) ، و يُعَدُّ هذا أيضاً تأويلاً كاذباً لعبارة وردت في « الكليات » فأدت إلى الرأى الغريب الذي كُرِّر كثيراً والقائل إن من عادة ابن رشدٍ ألّا يَصِفَ علاجاً كمرْضاه (٥) ، بَيْدَ أن أدعى الأغاليط ، التي كان ابن رشدٍ هدفاً لها ، يَصِفَ علاجاً كمرْضاه (١) ، بَيْدَ أن أدعى الأغاليط ، التي كان ابن وشدٍ هدفاً لها ، إلى الشّخرية هو أن نقرأ في الياتينيانا كوْن « ابن رشدٍ قد قُتِل بدُولاَ ب عَرَبة ي

<sup>(</sup>۱) ڤوسيوس ، De Philos. sectis ، فصل ۱۶ ، ص ۱۱۳ ، — بروكر ، تاريخ النقد الفلسني ، جزء ۳ ، ص ۱۰۸ .

<sup>(</sup>۲) راجع بروکر ، جزء ۳ ، س ۹۹ .

<sup>(</sup>٣) إتيان باسكيه ( الرسائل ، جزء ٢ ، ١ ، ١ ، ٥ ، ٥ ، ٥ ) : « ما أكثر القرون التي زاولنا فيها الطب قائلين بعدم جواز فصد الولد قبل بلوغه الرابعة عشرة من سنيه ، وأن فصد الأولاد قبل هذه السن ينطوى على موتهم ، لا على علاج لهم ! وقد كنا نستمر على هذا الضلال حتى أيامنا لولا ابن رشد العربي الذي كان أول من خاطر فجرب الفصد في ابن له يترجح عمره بين السادس والسابم ٤ فشفاه من ذات الجنب » .

<sup>(</sup>٤) تاریخ الطب ، جزء ۲ ، ص ۲۵٦ .

<sup>(</sup>ه) بیل ، تعلیق د ، ــ بروکر ، جزء ۳ ، ص ۱۰۸ .

سَحَقَه في الطريق مع الأسف » (۱) ، وأن نقرأ في دُوفِرْ دِيهِ الذي ذكره بيلُ كُونَ « ابنِ رشد قد حُطِّم بدُولابٍ وُضِع على مَعِدَته » (۲) ، ومن المحتمل أن تكون هذه الأسطورة قد أتت من التباس بينها وبين أسطورة أخرى ، أي الأسطورة القائلة إنه سام ابن سينا سوء العذاب ،أو أن تكون قد أتت من الإشارة إلى إلزام اليهود بوضع دولابٍ من نسيج أصفر على ثيابهم ، ( وقد عُدَّ ابنُ رشد إسرائيليًّا ذات حين كما هو معلوم ) .

<sup>(</sup>۱) ص ۹۷ (طبعة ۱۷۰۱).

<sup>(</sup>٢) لم أستطع أن أجد هذا النبأ في مكتبة دوڤرديه .

### ۲ ــ معارفُ ابن رشد ومصادرُها

لا بُدَّ من التسليم ، إذَنْ ، بأن نَعْلَمَ شيئًا قليلاً عن خُلُق ابن رشد الفردى ، ويكاد يَكُون كُلُّ مَا يَقَالَ عَنْـهُ مِنَ الْأَقَاصِيصِ ، ويَكُونَ مَافَعَلَ أَقُلَّ كَثَيْراً من الفكر الذي كُوِّن حَوْلَ موضوعه وُتُثْبِتُ مجموعةُ كتبه أن قدرتَه على العمل وَجَبَ أَن تَكُونَ عَظَيمةً ولو لم نَعْلَمَ من ابن الأَبَّارِ أنه استعمل لتأليف كتبه عشرةَ آلاف ورقة ، ولو وَجَدْ نا من المبالغة ذاك الزَّعمَ القائلَ إنه لم يَقْضِ غـيرَ ليلتين بلا دراسة منــ شَباً به الأول ، ليلةِ وفاة ِ أبيــ ه وليلة ِ بنائه على أهله (١) ، ولا يُمْكِن أن يقال إن ابن رشد يَخْرُج بدراساته عن مثال علماء المسلمين الشائع، فهو يَعْرِف ما يَعْرِف الآخرون : يَعْرِف الطبُّ ، أَى ْ جالينوسَ ، والفلسفةَ ، أى أرسطو، وعلم الفلك، أي المجسطى، و إنما يُضِيف إلى ذلك درجةً من النقد النادر في الإسلام، ويُوجـد بين ملاحظاته ما يَفوق أَفْقَ عصره بمراحل (٢)، وهو يُضِيفُ الفقه إلى دِراساته الدنيوية ككلِّ مسلم ِ صالح ، فيَحْفَظُ الموطأَ على ظَهْرِ القلب (٣) كما يُضِيفُ الشِّعْرَ ككلِّ عربي ِ نجيب، ولم يَكُن الشعرُ لدى العرب في ذلك العصر غـيرَ تأليفٍ تُحْكَم بين المقاطع ، ولِذَا فلا عَجَبَ إذا ما رأينا انتحالَه من قِبَل ألبَّاءَ قليلي الغينائيــة كابن سينا وابن رشد، ونَعْلَم من

<sup>(</sup>١) انظر إلى الديل ١ و ٤ -

 <sup>(</sup>۲) انظر ، مثلا ، إلى الملاحظة المتازة النفاذة حول فلك بطليموس ، التي تنطوى على بذرة تقدم
 واسع المدى ( ما بعد الطبيعة ، ۱ ، ۸ ، فصل ۸ . معارضة جزء ۸ ،ص ۱۰٤ : ۰ ) .

<sup>(</sup>m) ابن الأبار ، ( الذيل ١ ) .

ليونَ الإفريقِ أن ابن رشد كان قد نَظَمَ عِــدَ"ة قصائد خُلُقيــة وغَزَلية فَأَخْرَ قَهَا فِي مَشِيبِهِ (١) ، وَيَنْقُل ليون إِلينا قطعةً منها تَجْعَلُنَا نَفْتَرِض، بالحقيقــة ، كُوْن الحـكمة ، من بعض النواحى ، لم تأتِّ ابنَ رشد ٍ إلا مع السنين ، ويَزْعُم ابن الأبَّار أن ابنَ رشد كان يَحْفَظُ ديوانَ المتنبي وديوَانَ حبيب ويُكُثِّرُ من إيرادها في أثناء دروسه (٢) ، والواقعُ أن تلخيصه فنَّ الشعر لأرسطو يَشْهَدُ بُعُلُوٌّ كَعبه في الأدب العربيّ ، ولا سيما شعرُ ما قَبْل الإسلام ، وتَجِيدُ في كلِّ صفحة من هذا الكتاب(٣) استشهاداً بعنترة وامريء القيس والأعشى وأبي تمام والنابغة ِ والمتنبي وكتاب الأغاني ( الذي هو مجموعةٌ من أغاني العرب القديمة ) ، وَ يَنْجُ هَذَا التلخيص ، من جهةٍ أخرى ، على جهلِ تام ِ بالأدب اليوناني ، وهذا مَا كَانَ يَجِبُ انتظارُهُ ، وذلك أن العرب لم يَعْرِ فوا من اليونان غيرَ الفلاسفة والعلماء، وأنه لم يَنْتَهِ إليهم أمرُ أديب يوناني عبقرى ، ولا رَيْبَ في أنه كان لا يمكنهم تقديرُ بدائعَ تختلف عما كانوا يَنْشُدُون ، وبيانُ ذلك أن المنطق والفلكَ والرياضياتِ ، والطبُّ إلى حَدٍّ ما ، أشياء خاصةٌ بجميع البلدان ، وأن منطق أرسطو انْتُحِل من قِبَل مختلف العروق مِثْلَ دُستورِ للعقل ، وأن أوميرس و پِنْدَار وسُوفُو قل ، حتى أفلاطونَ ، كانوا يَبْدُون بلا طَلاوة لدى الأمم السامِيَّة الأصل ، شأنُ الصينيين الذين تَبْدُو التوراةُ لهم مِثْلَ كتابٍ غيرِ خُلُقِيِّ إلى الغاية ، ومهما

<sup>(</sup>۱) apud Fabricium ، المكتبة اليونانية ، جزء ٨ ، ص ٢٨٧ .

<sup>(</sup>٢) الذيل ١ ، راجع منك ، مقالات ، ص ٤١٩ ، تعليق .

<sup>(</sup>٣) وهكذا تجده يستشهد فى الصفحة ٤٥ ( طبعة ١٤٨١) بالأبيات التى أنشدها الشاعر الأعشى فى سوق عكاظ تكريمًا لمضيفه المحلق ( انظر إلى كوسان دوپرسڤال : رسالة فى تاريخ العرب قبل الإسلام ، جزء ٢ ، ص ٤٠٠ ) .

يَكُنْ من أمر فإن أغاليط ابن رشد فى الأدب اليونانى تُثِيرُ الابتسام بطبيعتها ، وهو ، إذْ تَصَوَّر ، مَثَلًا ، أن المأساة ليست غير فن الإطراء ، وأن المهْزَلة ليست غير فن الإزْرَاء (١) ، زَعَمَ أنه يَجِدُ المـآسى والمهازل فى مدائح العرب وأهاجيّهم ، حتى فى القرآن (٢) !

<sup>(</sup>١) اقتبست هذه النظرية الغريبة حرفياً من ابن رشد فى مقدمة شرح بنڤنوتو ديمولاً للكميدية الإلهية .

<sup>(</sup>٢) ليس الرثاء أقل إثارة الفضول من ذلك :

Species vero poetriæ quæ elegia nominatur non est nisi incitatio ad actus cohituales, quos amoris nomine obtegunt et decorant. Ideoque oportet ut a talibus carminibus abstrahantur filii, instruantur et exerceantur in carminibus quæ ad actus fortitudinis et largitatis incitent. >.

<sup>(</sup>٣) المكتبة الشرقية ، كلمة « رشد » .

أن يَجِهُلَ : (١) أن أرسطو تر جم إلى العربية قبل ابن رشد بثلاثة قرون ، (٢) أن السّر يان هم الذين قاموا بجميع تر جمات مؤلني اليونان تقريباً ، (٣) أنك لا تَجِدُ عالِمًا مسلماً على ما يحتمل ، ولا عربياً أندلسياً لا رَيْب ، كان يَعْرِف اليونانية ، ومهما يَسكُن من أمر فإن هذا الرأى الفائل عَمْ ، كا يَظْهَرُ ، منذ الأزمنة الأولى من عصر النهضة ، فانظر إلى أوغُسْ ن نيفُوس (١) وَيَتْرِزِيّ (٢) وَمَر كُ أَدُّو ، في مقدمة طبعة الجونت (٣) سنة ١٥٥٧ ، وجان با يُست برورين (١) وسيغُونيو (٥) وتومازيني (٦) وغَسنّدي (١) ولُنغيرو (٨) ومُوريري (٥) وجميع القرن السادس عشر والقرن السابع عشر ، تَجِدُهم قد عَدُّوا ابن رشد مُدْخِلًا لأرسطو إلى اللاتين ، ولما انْتَحَلَ دِرْ بِلُوهذا الخطأ وأضاف إليه درجة جديدة من الإحكام استنسخه الغزيري (١) و بُول (١١) وهَر ال (١٢) ورُوسيِّ (١٢) ومؤوريري (١٥) ومذلار في (١٤)

( ٥ \_ ابن رشد )

۱: Discuss. Peripat. (۲) و ۱۲ ، ص ۱۰۱ (الندقية ۲۱ ه. ۱ ) .

<sup>(</sup>٣) جزء ١، ص٧،

<sup>(</sup>٤) مقدمة السكليات ، ص ٨١ (طبعة ٢٥٥١) .

<sup>(</sup>۵) معارضة ، جزء ۲ ص ۲۰۹ (میلان ۱۷۳۲) .

<sup>(</sup>٦) Gymn. Patav (من يا (أوتيني ١٩٥٤).

<sup>. (</sup>۱۱۹۲ معارضة ، جزء ۳ ، ص ۱۹۹۲) . Exercit. parad. adv. Aristot. (۷)

<sup>.</sup> ٦٩ — ٦٨ ص Longueruana (٨)

Dict. crit. art. averrècs (4)

<sup>(</sup>١٠) المكتبة العربية الإسپانية ، جزء ١ ، ص ١٨٥ .

<sup>(</sup>۱۱) Aristot. Opp. Prologg. (۱۱) مطبعة بييون ، ص ٣٢٣ و ٣٤٦ .

Ap. Fabr. Bibl. gr. (۱۲) ، جزء ۳ ، ص ۳۰٦ ، تعلیق

<sup>.</sup> ۱۰۷ م ک Dizionario degli autori arabi (۱۳)

<sup>.</sup> ٦٨ -- ٦٧ ص ، De Instit. litt. in Hisp. (١٤)

وتِنَّمَانِ (') وجِيرَ نُدُو ('') وأَما بِل وجُرْدَان ('') ودوهُ نبُلُد ('') ، إلخ ، وقد اقْتُرِف مثلُ هُـذا الخطأ في قائمة المخطوطات العبرية بالمكتبة الإمبراطورية ('') ، فرَسَخَ لطويل زمن في جميع الأحاديث اللغوية ، وهذا هو حال الإصرار على الخطأ في التاريخ الأدبي .

إِذَنْ ، لَم يَقْرَأُ ابن رشد كتب أرسطو في غير الترجمات القديمة التي قام بها من السريانية حُنَيْن بن إسطق وإسطق بن حُنَيْن ويحيى بن عدى وأبو بشر مَتَى، إلخ ، ، وإنما كان يَعْرِف أن يَنْتَفَع بجميع ما عنده من وسائل الشَّرْح ، وكان يقابل بين مختلف الترجمات العربية (٢) ، ويجادل في معنى الدروس ، ويقوم أحيانًا بين مختلف الترجمات العربية (١) ، ويجادل في معنى الدروس ، ويقوم أحيانًا بملاحظات انتقادية تُفتَرَض بها معرفة اللغة اليونانية (٧) كما يَلُوح ، بَيْدَ أن أغاليطه تمكنى لإثبات كون النص الأصلي مُوصَداً دُونَه ، وقد أظهرها أحد أعدائه

<sup>(</sup>١) في موسوعة إرش وغوبر ، مادة ابن رشد .

<sup>(</sup>۲) تاریخ المذاهب الفلد فیة المقارن ، جزء ٤ ، ص ۲٤٧ (طبعة ۱۸۲۲) — ویذهب مسیو دو جیراندو إلی أن ابن رشد قام بترجمته من السریانیة .

<sup>(</sup>٣) تراجم الرجال العامة ، مادة ابن رشد .

<sup>(</sup>٤) تاريخ جغرافية العالم الجديد ، جزء ١ ، ص ٩٣ ، تعليق ، وقد تسعرب عين الخطأ في معجم العلوم الفلسفية ، جزء ٣ ، ص ٦١٤ — ٦١٥ ، وقد لخس مسيو منك بعض صفحاته تلخيصاً لبقاً (المصدر نفسه ، صفحة ١٦٠ ) .

<sup>،</sup> ۳۰ مفحة ۱۹ و ۲۰ ، صفحة ۱۹ و ۲۰ ، Catal. Codd. Mss. Bibl. Regice

<sup>(</sup>٦) ما بعد الطبيعة ، ١٢ ، ص ٣٢٣ ، - كتاب النفس ، ٣ ، ص ١٧٥ .

<sup>(</sup>۷) . In Proedicam. (۷) می ۲۳ ، — کتاب النفس ، ۱۰۱ ، ص ۱۱۶ ، و ۲ ، ۲ ، س ۱۲۷ و ۱۰۱ ، ص ۱۲۷ ، و ۲ ، ۲ ، ص ۱۲۷ و ۱۲۹ ، — الطبیعیات ۲۰۱ ، ص ۲۷ ، و ۲ ، ۲ ، ص ۱۲۷ ، ص ۲۰۰ و ۲ ، ۲ ، ص ۲۰۶ ، ص ۲۰۰ و ۲ ، ۲ ، ص ۲۱۶ ، ص ۲۰۲ ، ص ۲۰۳ ، — تهافت النهافت ، ص ۲۱۷ ،

الأشداء، لو يس فِيقِس () ، بما يُثِيرُ الفُضُول ، فهو يخْلِطُ بين فرُوتَاغُورَس وفيثاغورس ، و بين قراطلس وديمقراطيس ، و يتحوَّل هرقليطس إلى فرقة فلسفية ، أى فرقة الحِرَّقليين الأولَ ، كما جُعِلَ أَى فرقة الحِرَقليين الأولَ ، كما جُعِلَ أَنْكساغورس رئيسَ المدرسة الإيطالية (٢) .

والواقعُ أن هذه الأغاليط تَنَجُ على أغلظ ِ جهلٍ لو لم يُفَكَّرُ في أنها ، على الأكثر ، من عمل الترجمات التي كانت بين يدى ابن رشد ، وفي أنه كان يُعُوِزُ العربَ أبسطُ المعارف في مجموع الآداب اليونانية وتاريخها (٢٠) .

وأما جفاه أسلوب ابن رشد فهل يُحارُ منه إذا ما فُكرِّ فى أن طَبَعاتِ كتبه لا تَعْرِض غيرَ ترجمة لا تينية من ترجمة عبرية لشَرْح قام على ترجمة عربية من ترجمة سريانية من أصل يونانى ، إذا ما فُكرِّ ، على الخصوص ، فى اختلافِ العبقرية البالغ بين اللغات الساميَّة واللغة اليونانية ، وفيا تنطوى عليه العبارة التى يُرَادُ جَلاؤها ؟ وكيف لا يتَبَخَّرُ الفكر الأصلى فى هذا النقل للكرَّر ؟ وإذا كانت جميعُ مساعدات علم اللغات الحديث ، وجميعُ أفضل الأذهان النَّفَّاذة لا يكنى لرفع أخجُب التى تَسْتُر فكر أرسطو فكيف يستطيع ابن رشد، الذى لم يكن بين يديه الحجُب التى تَسْتُر فكر أرسطو فكيف يستطيع ابن رشد، الذى لم يكن بين يديه

<sup>(</sup>١) علل الفساد ، مادة ١ ، معارضة ، جزء ١ ، ص ١٤١ ( بال ٥٥٥١ ) .

<sup>(</sup>۲) ما بعد الطبيعة ، ۱ ، ص ۲۲ ، اقترف المترجم العربي مثل هذا الخطأ في محاورة سيبس ، وذلك أن سيبس يهتف في الفينة بعد الفينة مع الاعجاب : يا هم قلس ! وظن المترجم أن هذا هو المحاور ، وقد أضاف الى آخر الكتاب : Explicit expositio Herculis Socratici ad

<sup>(</sup>٣) ومع ذلك فإن مما يجدر ذكره وجود معارف على شيء من الصحة لدى ابن رشد عن الزمن الذى عاش فيه أرسطو ، فقد كان يعلم أن أرسطو ألف قبله بـ ١٥٠٠ سنة ، انظر إلى شتاينشنايدر . Catal. Codd. hebr. Acad. Lugd. Bat ص ٦٥ ، والصفحة ٧١ الآتية .

غيرُ ترَجَمَاتُ مِبهِمةً غالباً ، أَن يكون أوفرَ حظاً ؟ لقد جُرِّب ، تقريباً ،أَن يُشُكرَ لهُ عدمُ إتيانه كثيرَ مناقضات للمعنى الحقيق ، وأن يُقال مع إسحٰق قُوسيُوس : « من حسن حَظكَ أَن تَنْفُذَ في نفس أرسطو مع جهلك اليونانية ، وماذا كنت تَفْعَل لوكنت تَعْرِف اليونانية (١) ؟ » .

وإذا عدوت أرسطو وجدت ، بين شُرَّاح اليونان ، أن اسمَ الإسكندرِ الأفروديسيِّ وثامسطيوسَ و نيقُولاوسَ الدمشقِّ أكثرُ ما يَجْرِي على قلم ابن رشد (٢) ، ويُعدُّ ابنُ سينا وابن باجَّة أكثر من يَذْكُرُ ابنُ رشدِ بين العرب ، ولا يُورِدُ ابنُ رشدِ آراء ابن سينا والإسكندر عادةً إلا ليدحضها ، مُغْرِ ضاً علانية أحياناً (٢) ، وعلى العكس تركى ابن رشدِ يتناول ابن باجَّة باحترام بالغ دائماً ، وإذا حَدَثَ أن أباح ابنُ رشد لنفسه ، في بعض الأحيان ، ألَّا يقايم أبا الفلسفة العربية الأندلسية (٤) هذا رأيه لم يَقَعُ هذا إلَّا مُعْجَباً به ، ويَشْغَلُ الجدَلُ ، على العموم ، مكاناً كبيراً جدًا في مؤلَّفات ابن رشد ، فيدُخِل إليه من الرشاقة ما هو العموم ، ومماكان يَقعُ ، أحياناً ، أن يَرْ تَقِي بحماسته العلمية وكَلفِه بالفلسفة إلى

<sup>•</sup> ۱۰ ، ص ۱۸ فصل ۱۸ ، ص ۱۹ De philos. sectis

<sup>(</sup>۲) لا ريب فى أن من خطأ الناسخ أو المترجم أن يقرأ اسم شيهمرون فى شرح الكتاب الثامن من الطبيعيات ( س٢٧٧ ، طبعة ٢٥٥١ ) واسم سنيكا فى ترجمة فن الشعر من قبل هرمن الألمانى .

<sup>(</sup>٣) الطبيعيات ، ٨ ، ص ١٧٣ ، \_ الآثار العلوية ، ١ ، ٣ ، ص ٥٥ : ٥ ، \_ الكون والفساد ، ١ ، ١ ، ص ١٩٦ و ١٧٦ وما بعدها . والفساد ، ١ ، ١ ، ص ١٩٦ و ١٧٦ وما بعدها . (٤) الطبيعيات ، ١ ، ٤ ، ص ١٧٤ و ١ ، ص ١٧٢ و ١٣٨ ، \_ كتاب النفس ، ٣ ، ص ١٧٦ و ١٧٨ ، \_ كتاب النفس ، ٣ ، ص ١٧٦ : ٥ .

أَبْرَةٍ مِنَ الْخُلُقِيَّة بليغة إلى الغاية (١) ، ويَسُودُ الإسهابُ شروحَه ، ولكن بلا جَفَاف ، وتَتَجَلَّى شخصية للوف فيا يَعْرِف أن يسوقه إلى المواضع المهمة من استطرادات وتأمَّلات ، ونُضِيف ، مع ذلك ، إلى ما تقد م قولنا إن هذه الشَّرُوح لا يُمْكُن أن يَكُون لنا بها غير مُثْعَة تاريخية ، وإن من الجهد الضائع أن نحاول استخراج نُور منها لتفسير أرسطو ، وذلك كما لو أريد الاطلاع على راسين بمطالعته في ترجمة تركية أو صينية ، وكما لو أريد تذَوَّق روائع الأدب العبرى بالتوجمه إلى ينقُولا اللَّيري أو إلى كُرْ ينايُوس ألا يبد .

<sup>(</sup>١) انظر إلى مقدمات الشارح على الطبيعيات ، ومقدمات تهافت التهافت .

## ٧ - إعجابهُ ، مع الغُلُو ّ ، بأرسطو

إعجابُ ابن رشد الأسطوريُ بأرسطو بما أوحِظ غالباً ، وقد ابتهج به بترارك (١) ، ويَجِدُم عَسَنْدِى قريباً من تَبْجِيل لُكْرِيسَ لأبيقور (٢) ، ويَجْعَلُ مَنْهِ الله منه سلاحاً لمكافحة الأرسطوطاليسية (٢) ، قال ابن رشد في مقدمة كتاب الطبيعيات : « إن مؤلف هذا الكتاب هو أعقل اليونان ، أرسطوطاليس ابن نيقُو ماخس ، الذي وضع علوم المنطق والطبيعيات وما بعد الطبيعة وأكملها ، وقد قُلْتُ إنه وصَعها لأن جميع الكتب التي أُلفّتْ قَبْلَه عن هذه العلوم لانستحق جُهْدَ الحديث عها ، ولأنها توارت بمؤلفاته الخاصة ، وقد قلت إنه أكلها لأن جميع الذين خَلفُوه حتى زَمننا ، أي في مدة خمسة عشر قرنا ، لم يستطيعوا أن يُضِيغوا شيئاً إلى مؤلفاته أو أن يَجِدُ وا فيها خطاً ذا بال ، والواقع أن جميع هذا اجتمع في رجل واحد ، وهذا أمر عيب خارق لعادة ، وهو ، إذ امتاز على هذا الوجه ، يستحق أن يُدعَى إلهيًا أكثرَ من أن يُدعَى بشريًا ، وهمذا ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً ما جمَل الأوائل يُستمونه إلهيًا \* (٤) » ، وقال ابن رشد في كتاب آخر (٥) : « تحمدً من أن يُده عنه المتحدة أله من أن يُده عنه المتحدة أله من أن يُده عنه المنها والمناه عليه المنه والمناه المنه والمناه المنه والمنه وال

De sui ipsius et mult. Ignor. (١) ، معارضة ، جزر ٢، ص ٢٠٥٢

<sup>(</sup>۲) معارضة ، جزء ۱ ، ص ۹۹ (Liber Procemialis univ. philos.) وجزء ۳ ، صفحة (۲) معارضة ، جزء ۱ ، ص (۲) (Exercit. parad. adv. Arist.)

<sup>(</sup>٣) بحث عن الحقيقة ، ١ ، ٢ ، قسم ٢ ، فصل ٧ .

<sup>(</sup>٤) أصاب مسيو ريتر في ملاحظته اختلاف هذا النص في الترجمتين اللاتينيتين لشرح الطبيعيات .

<sup>• \ ( \ 6</sup> De gener. animal ( )

حَمْداً لا حَدَّ له ذاك الذي اختار هـذا الرجل (أرسطو) للكمال، فوضعه في أعلى درجات الفضل البشريّ التي لم يستطع أن يَبْلُغَهَا أَيُّ رجل في أَيِّ عصر كان، وأرسطو هو الذي أشَار اللهُ إليه بقوله : ذلك فَضْلُ اللهِ يؤتيه مَنْ يَشَاء \* » ، وقال ابن رشد أيضاً (١): « إن مذهب أرسطو هو الحقيقة المطلقة ، وذلك لبلوغ عقله أقصى حدود العقل البشرى ، ولِذَا فإن من الحقِّ أن يقال عنـــه إن العنايه الإلهية أنعمت به علينا لتعليمنا ما يُمُسْكِنُ أَن نَتَعَلَّم \* » ، « وأرسطو هو أصلُ كلِّ فلسفة ، ولا يُمْكِن الاختلافُ في غير تفسير أقواله وفي النتأمج التي تُسْتَخْرَج منها \* » ، (٢) « وقد كان. هــذا الرجل دُستورَ الطبيعة والمثالَ الذي حاولتُ أَن تُعَبِّرَ به عن الكال البالغ (٢) \* » ، و يَعْدِل جميعُ هذا ما أطلقه عليه بلزاك من كلام قائل: « إن الطبيعة لم تَـكُن قد كَمَلَتْ تماماً قَبْلَ ولادة أرسطو، فلما وُلِدَ وَجَدَت فيـه تمامَها البالغَ وكالَ وجودِها ، وعادت لانستطيـع أن تَصْرِف النظر التعبيرات ليست أقوى من التي توُجَدُ في كُلِّ صفحةٍ من صُحفٍ مؤلِّفي النصارى منه في حدارة أرسطو في القرن الشاني عشر ، ووُجِدَ من الآراء ما عُزِيتُ به فلسفته إلى مصدر يَفُوق الطبيعة ، أي إن عفريتَ ( خيرِ ؟

<sup>(</sup>۱) تهافت التهافت ، ۱،۱،۳

<sup>(</sup>۱۹۹۰ خرع ۱۰ ، طبعة ۱۹۰۰) Epist. de conn. intell. abstracti cum homine init. (۲)

<sup>(</sup>۳) کتاب النفس ، ۱ ، ۳ ، صفحة ۱۹۹ (۱۵۵۰) ، راجع الآثار العلوية ۲، ۳ ، صفحة ۵۰ : ۵ (طبعة ۲۰۱۰) . وکان ألبرت قد لاحظ هذا النص واستشهد به ، کتاب النفس ۱ ، ۳ ترجمة ۲ ، فصل ۳ ، معارضة ۳ صفحة ۱۳۵ (Opus Majus) ۱۳۵ صفحة ۹۸ لروجر بیکن ، (۱۳۷ و Quæst. ۳ Quodl.) لجیل دو روم ، النقاش المشائی جزء ۱ صفحة ۹۸ و ۱۰۲ (البندقیة ۲۰۷۱) لیاتریزی ،

<sup>(</sup>٤) جدال عقب سقراط النصراني ، صفحة ٢٢٨ (باريس ١٦٦١) .

شَرٌّ ؟ ) أوحى بها إليه ، وعدوُّ المسيح وحــدَه هو الذي يَعْر ف سِرٌّ ذلك (١) . وقد لا تُحْمَلُ هذه المدائحُ المتناهية إلى كبيرٍ جِدٍّ ، فمن الثابت أن ابن رشدٍ يميز، أحيانًا ، بين رأيه ورأى المُنن الذي يَشْرَح ، أَجَلْ ، إنه لا يبيح لنفسه إبداء رأى مخالف لرأى مُعَلِّمه ، ولكنه كيْنَى ، من ناحية أخرى ، بإخبارنا أنه لا يحتمل مسؤوليةَ المذاهب التي يَمْرِض ، وهو يُصَرِّح في آخر شرحه الأوسط للطبيعيات (٢٠) بأنه لا غَرَضَ له غيرُ التعبير عن رأى المشَّائين ، وذلك من غير أن يقول رأيه الخاص ، و بأنه أراد ، كما صنع الغزالي ، أن يقتصر على عَرْض المذاهب الفلسفيــة كيما يُمْكِنُ الْحُـكُم فيها على بصيرةٍ من الأمر وكيا تُدْحَضُ إذا ما رُنِيَ ذلك، وكذلك تراه في آخر مقالته في « اتصال العقل المفارق بالإنسان <sup>(٣)</sup> » يَتَنَصَّل من مسؤولية ما تشتمل عليهمن المذاهب ، ومن المحتمل ألَّا يكونَ هذا غيرَ احتراز ليكون أكثرَ حريةً في تفلسفه تحت ستار غيره ، و يجب أن 'يُعْتَرَف ، على الأفلِّ ، بأن هذا الأسلوبَ كثيرُ الشيوع بين العرب، ومما لاحظ ابنُ طُفَيْل (1) أن ابن سينا ما انفكَ يُجِيلُ من يُرِيدُون معرفةَ رأيهِ الحقيقيِّ إلى « حكمته المشرقية » ، وأنه يَقُول في شروحه أشياءَ لا يعتقدها ، ويَعْرِض الغزاليُّ في « مقاصد الفلاسفة » مذاهبَ الفلاسفة عَرْضاً وثيقاً يَحْمل على الظنَّ بأنه رُبَيِّن رأيه الخاصَّ مع أنه لم يَهُدِف إلى غير إعداده دحض هـذه المذاهب، وهكذا قد يُوضَحُ كثيرٌ من متنا قِضات الفلسفة القديمة بانتحال لهجة المذهب ومسالكه لوقت ما ، ومن غير خَوْضِ مُطْلَقٍ فيه .

<sup>(</sup>١) بيل ، مادة أرسطو .

<sup>(</sup>٢) مَنَ غير مطبوع ، ذكره مسيو منك (فصل ١، صفحة ١٦٥) .

<sup>(</sup>٣) معارضة ، جزء ١٠ ، صفحة ٣٦٠ (طبعة ١٥٩٠) .

المبعة يوكوك) ، صفحة ١٩ (طبعة يوكوك) ، صفحة ١٩ . ١

### ۸ – شروحُ ابن رشد

ذاع صيتُ ابن رشد بين اللاتين لأمرين، لكو نه طبيباً وكو نه شارحاً لأرسطو، بَيْدَ أَن فَخْرَ مشارحاً أعظمُ من فخره طبيباً بمراحل، فهما يَكُنْ من شُهْرَةٍ نالمها « الكليات » لم تَبْلُغُ ما ناله « قانون » ابن سينا من اعتبار بالغ، ولا بن رشد من الشروح الكثيرة على جالينوس ما لم يُتَرْجَم إلى العبرية ولا إلى اللاتينية، ومع ذلك فإن ابن رشد يُعدُّ في الطبِّ تاميذاً لأرسطوكا يُعدُّ في الفلسفة، وقد ألَّف كتاباً « مِثلَ أستاذ ي للتوفيق بين أرسطو وجالينوس، فإذا ما استحال جَمْعُ ما بينهما نُبِذَ جالينوس، وهو يقول بمذهب الفيلسوف الذي يَعدُّ القلب عُضُواً ما بينهما أيند جالينوس، وهو الحيوانية (١٠)، ومع ذلك فإن مذهبه الطبي أصليًا ومصدراً لجميع وظائف الحياة الحيوانية (١٠)، ومع ذلك فإن مذهبه الطبي لا بَنْطَوِي على أي إبداع كان .

وكذلك لم يُبُدِ ابنُ رشد أية صفة فارقة مِثْلَ عالم فلكيّ ومِثْلَ فقيه (٢) ، وإنما انتهى بشرحه الأكبر إلى تكوين قطب ثَبَت في الفلسفة ، « فالطبيعة تُفَسَّرُ بأبن رشد » .

وقد ألَّف ابن مشد ثلاثة أنواع من الشُّرُوح لأرسطو (٣): الشرح الأكبر

<sup>(</sup>۱) راجع سپرنغل ، تاریخ الطب ، جز ۲۰، ص ۳۸۱ ، ــ فریند ، تاریخ الطب ، ص ۲۰۰۰ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) وِمع ذلك فانظر إلى النص الرائع الذي ذكره مسيو منك ، مقالات ، ص ٤٣٠ ، تعليق .

 <sup>(</sup>٣) من العادات المألوفة لدى العرب تأليف ثلاثة شروح على الكتاب الواحد ، انظر إلى
 رينو ، مقدمة ترجمة مقامات الحريرى ، ص ٦٦ .

والشرح الأوسط والتلخيصات (١).

وشكلُ الشرح الأكبر خاصُ بابن رشد ، ولم يستعمل الفلاسفة الذين ظَهَرُوا قبلَه من الشَّرْح غيرَ التلخيص ، كما صَنَع أَلْبِرْتُ الكبير ، وذلك بأن يُصْهَرَ النصُ الأرسطوطاليسيُ في عَرْضٍ متناسق لا يُمَازُ فيه بين المَّنْ والشرح ، يُصْهَرَ النصُ الأرسطوطاليسيُ في عَرْضٍ متناسق لا يُمَازُ فيه بين المَّنْ والشرح ، وغيرُ هذا منهاجُ ابن رشد في الشرح الأكبر ، وذلك أنه يتناول كلَّ فَقْرَقِ للفيلسوف بعد الأخرى و يُورِدُها كاملة و يُوضِحُها جُزْءًا بعد جزء مُمَيِّزًا النصَّ الأصليّ بكلمة « قال » التي تَعْدل حاصرتين مزدوجتين ، وتُدْرَج المناقشاتُ النظرية على شكل استطرادات ، ويُقسَّمُ كلُّ كتابٍ إلى مباحث ، والمباحث ، والفصول إلى مطالب (٢٠ ، ومن الواضح أن يكون ابن رشد قد اقتبس من مُفسِّري القرآن هذا المنهاج في العَرْض الحرف حيث يُفرَّقُ بدقة بين ما هو خاصُ المؤلف وما هو خاصُ الشارح (٢٠) .

وفى الشرح الأوسط يُورَدُ نَصُّ كُلِّ فِقَرْة بَكَلَمَاتُهَا الأولى فقط، ثم يُشْرَح الباقى من غير تفريق بين ما هو خاصٌ بابن رشد وما هو خاصٌ بأرسطو .

<sup>(</sup>۱) قال عبد الواحد المراكتي في المعجب: « رأيت أنا لأبي الوليد هذا تلخيس كتب الحكيم في جزء واحد في نحو من مئة وخمسين ورقة . . . ثم لخصها بعد ذلك وشرح أغراضها في كتاب مبسوط في أربعة أجزاء » ، (ص ۱۷۵ ، طبعة دوزي ) .

۲) أقرت المدارس المشائية بإيطالية هـذه التقسيمات على العموم ، راجع پاتريزى ، النقاش
 المشائى ، ، جزء ١ ، ص ٩٨ .

<sup>(</sup>٣) يأتى الشرح والتفسير بمعنى واحسد فى اللغة العربية ، وتطلق كلمة التلخيص على الشروح الوسطى ، ويعبر عن الخلاصات بالجوامع ، وهى تقابل summa أو .σύνοψις ، وقد خلط عبد الواحد بين التعبرين بعض الخلط .

وفى التلخيص أو التحليل يتكلمُ ابنُ رشد باسمه الخاصِّ دائمًا ، فَيَعْرِضَ مذهبَ الفيلسوف مضيفًا حاذفًا باحثًا في الرسائل الأخرى ماتَكُمُلُ به الفكرة مُتَّخِذًا ترتيبًا ومنهاجًا من اختياره ، وهكذا فإن التلخيصاتِ رسائلُ حقيقيَّةُ كرسائل أرسطو ، وبالعناوين والأقسام ، على الخصوص ، مااستحوذ أرسطو على النَّفْس البشرية ، وذلك أن عناوين كتبه ، أى أقسامَ العلم ، ظَلَّت باقيةً نحو ألفى سنة .

ولا مِرَاءَ فَى أَن ابن رشد لَم يؤلِّفْ شروحَه الكُنْبِرَى إِلا بعد الأخرى (١) ، وفي آخر شرحه الأكبر للطبيعيات الذي تَمَّ سنة ١١٨٦ يُقْرَأُ في ترجَماته العبرية قولُه: « لقد قت في شبابي بآخرَ أقصرَ منه \* » (٢) ، وما أكثرَ ما وَعَدَ في شروحهِ الوسطى بتأليف ماهو أوسعُ منها ، ثم إن كثيراً من مؤلَّفات ابن رشد رسائلُ حَفظهَا المترجمون العبريون ، فنعرضُ وسيلةَ تعيين سلسلةٍ مؤلَّفا تِه إلى حَدِّ ما (٢) .

قبل سنة ١١٦٢ : الكليات (١).

سنة ١١٦٩ : تلخيص أقسام الحيوان وتوالده (أَشْبِيليَّة ).

<sup>(</sup>۱) منك ، مقالات ، صفحة ٤٣١ ، وقد كان من الرأى الشائم في عصر النهضة أنه ألف تلخيصاته في شبابه ، وألف شروحه الوسطى في كهولته ، وألف شروحه الكبرى في مشيبه ، واجم نيفوس .In Phys. Auscult ، المقدمة ، البندقية ١٥٤٩ ، ومقدمة طبعة الجونت سنة ١٥٥٨ ، (صفحة ٢:٥) .

<sup>(</sup>۲) پازینی Codd. mss. regii Taurin ، أثينة ، قسم ۱ ، صفحة ۲ ه .

<sup>(</sup>٣) أخطأ برتواكشي وڤولف وپازيني خطأ كبيراً في هذه التواريخ ، وذلك نتيجة لتحويل السنين الهجرية إلى سنين ميلادية .

<sup>(</sup>٤) انظر إلى منك ، مقالات ، صفحة ٢٩ ٤ -- ٤٣٠ ، تعليق .

سنة ١١٧٠ : الشرح الأوسط للطبيعيات وما تَبِعَه من تحليل (أَشْدِيلِيَّة) .

سنة ١١٧١ : شرح السماء والعالم (أَشْبِيلِيَّة ).

سنة ١١٧٤ : تلخيص علم الخطابة وصِناعة الشعر ، الشرح الأوسط لِما بعد الطبيعة (قرطبة).

سنة ١١٧٦ : الشرح الأوسط لكتاب الأخلاق إلى نيقوماخس.

سنة ١١٧٨ : بعض أقسام من جوهر الأجرام السماوية ( مَرَّا كُش ) ٠

سنة ١١٧٩ : الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة (أَشْبِيلِيَّة).

سنة ١١٨٦ : الشرح الأكبر للطبيعات .

سنة ١١٩٣ : شرح كتاب الْحُمَّيَات لجالينوس.

سنة ١١٩٥ : مسائل في المنطق ( أُلِّفَتْ في أثناء نكبته ) .

ولدينا أنواع الشروح الثلاثة ، سواء أكانت بالعربية أم بالعبرية أم باللاتينية ، وذلك عن الجوامع الثانية والطبيعيات والساء والنَّفْس وما بعد الطبيعة ، وليس لدينا عن كتب أرسطو الأخرى غير الشروح الوسطى أو التلخيصات أو كينهما معا ، وكتب أرسطو الوحيدة التي لم يَبْقَ منها شرح لابن رشد هي رسائل تاريخ الحيوان ، والسياسة (٢) العشرة ، فأما شرح تاريخ الحيوان فقد كان موجوداً فنرى له ذكراً صريحاً في ابن أصريبعة وعبد الواحد وقائمة كتب ابن رشد العربية المدوّنة في مخطوط الإسكوريال

<sup>(</sup>١) انظر إلى شتاينشنايدر حول الترجية العبرية المزعومة لشرح تاريخ الحيوان، Catal. Codd. hebr. Acad. Lugd. Bat.

<sup>(</sup>٢) ايس لدينا شيء من الآداب الـكبرى والآداب إلى أوديم ، وكان من عادة العرب أن يجمعوا الأخلاق الـكبرى والأخلاق إلى نيقوماخس ، فألفوا الأجزاء الاثنى عشر على هذا الوجه ، (راجع قنريخ ، صفحة ١٣٦) .

<sup>(</sup>٣) انظر إلى الصفحة ٣٩ السابقة .

الذى رَقْمُه ١٧٩، وأما السياسةُ فَنَعْلَم من ابن رشد في خاتمة شرحه الأوسط لكتاب الأخلاق أن الترجمة العربية لهذا الأثركانت غير معروفة في الأندلس بَعْدُ (١) ، وقد صَرَّح في فاتحة شرحه لجوامع سياسة أفلاطون بأنه لم يَقُمْ بإيضاح هذا الكتاب إلا لأن كتب أرسطو عن هذا الموضوع لم تَصِلْ إليه .

وقد أمكن الاعتقادُ ، عند التدقيق في الطّبَعات اللاتينية عن ابن رشد ، بأنه كان لا يَمْر ف الجزء الحادي عشر والجزء الثاني عشر والجزء الثالث عشر مما بعد الطبيعة ، والواقع أنه لا يُوجَدُ في هذه الطّبعات أيُّ شرح لهذه الأجزاء ، (٢) غير أن مسيو مُنكَ لاحظ وجودَ شرح أوسط لهذه الأجزاء الثلاثة ، (٣) واكتشف مسيو شتاً ينشناً يُدر دلائل جديدة على دراسات ابن رشد لنص ما بعد الطبيعة المكامل الذي كان بعض أقسامه مُهْملًا كثيراً حتى زمانه .

وتُوجَدُ شروح أخرى لم تُعْرَف لدينا إِلاَّ بإِشارات مبهمة أو غير مُحْكَمة ، ومن ذلك أن لابَّ وقُولْف ودُورُوسِّى يُحَدِّثان عن شرح للموسيقا ، ولكن من الواضح أنهما خُدعا بإبهام هذه الكلمة التي تَدُلُ في العبرية على صناعة الشعر ، وأن الكتاب الواقع تحت نظرها تلخيص لهذا المؤلَّف الذي ترجمه تُودْرُوس تُودْرُوس ، ومما وَكَدَه بِرْ نَارْد رَنْقَاجِيرو ، في رسالة كتبها للجُونْتِ ، أنه رأى

<sup>(</sup>۱) معارضة ، جزء ۳ ، صفحة ۳۱۷ : ٥ ، ۳۱۸ (طبعة ١٥٦٠ ).

<sup>(</sup>۲) راڤیسون ، ما بعد الطبیعة لأرسسطو ، جزء ۱ ، صفحة ۸۱ ، — جردان ، مباحث حول ترجمه کتب أرسطو ، صفحة ۸۷ ، والجزء الحادى عشر ناقص فى ألبرت ، والجزء الثالث عشر والجزء الرابع عشر ناقصان فى القديس توما .

<sup>(</sup>۳) مقالات ، صفحة ٤٣٤ — ٤٣٥ ، راجع پازيني Codd. mss regii Taurin ، أثينة ، ١ صفحة ، ١٤ — ١٥ .

فى الآستانة شرح الكتابين الأكبر فى النبانات ، وبما أن ابن رشد لم يَضَعُ شرحاً كبيراً لغير الكتب التي كان قد تُخصَها وعَرَضَها سابقاً فإن من الصعب أن يُعتقد أنه بَذَل عناية فائقة بهذا الكتاب من غير أن يكون قد وَصَلَ إلينا ، ومن الخطإ أيضاً عَزْ وُ فَابِر يُسيُوسَ إلى ابن رشد كُتباً فى الفِراسة (١) ، فالشارح ، على العموم ، قد ماز كُتب الفيلسوف الصحيحة من كُتبه المُختلقة بكثير من الاحتراز .

<sup>(</sup>١) المكتبة اليونانية ، جزء ٣ ، ص ٢٥٢ ( طبعة هارلس ) .

#### ٩ – تعداد مؤلفاته

ألَّفَ ابنُ رشد ، عدا هذه الشروح ، عدداً كبيراً من الكتب تُوجَدُ صعوبة عظيمة في إحصائه تماماً ، ومن البعيد أن تُطابِق القوائمُ التي نَقلَها إلينا أصحابُ السِّيرَ من العرب ما بين أيدينا من مؤلفات ابن رشد ، وفي الغالب أن يَدُلُ عينُ العُنوان على رسائل مختلفة ، وأغلبُ من هذا أن يَسكُون للرسالة الواحدة عناوين مختلفة ، ومما يُركى أحياناً تَألّفُ رسائل من إلصاق رسائل برسائل ، ويُوجَدُ في مخطوط عربي بالاسكوريال (رقم ٨٧٨) (١) مشتمل على قائمة كتب ابن في مخطوط عربي بالاسكوريال (رقم ٨٧٨) (١) مشتمل على قائمة كتب ابن سينا والفارابي وابن رشد ، فَيظهر في هذه القائمة ، باسم ابن رشد ، ثمانية وسبعون كتاباً في الفلسفة والطب والفقه وعلم الكلام ، ويُحصي ابن أبي أصيبعة وحد من خسين كتاباً على الأقل ، ولم يَذْ كُر ابن الأبّار غير أربعة كتب (٢) ، وإليك خسين كتاباً على الأقل ، ولم يَذْ كُر ابن الأبّار غير أربعة كتب (٢) ، وإليك وحذف المُكر رات (٢) .

<sup>(</sup>۱) أجدنى مديناً بنسخة هذا المخطوط البالغ الأهمية من حيث الموضوع الذى يشغلنى للسيد جوزه دو ألاقا ولسكر تير المجمع التاريخي بمدريد ، السيد توما مونز، اللذين أبديا من النشاط في مساعدتي في هذه الحال ما أشكر لهما معه ذلك .

<sup>(</sup>٢) لم يفعل الذهبي غير استنساخ ابن أبي أصيبعة وابن الأبار .

<sup>(</sup>٣) راجع ڤستنفلد Geschichte der arab. Ærzte ، وما بعدها .

#### ١ — الرسائل الفلسفية

(۱) الكتاب الذي عُرِف باسم «تهافت النهافت» (۱) والذي دُحِضَ به كتابُ الغزالي الذي عُنوانُه «تهافت الفلاسفة» (۲) ، وقد ذُكرَ هذا الكتابُ من قِبَل ابن أبي أصيبعة كما ذُكرَ في قائمة الإسْكُوريال (۱) ، وله ترجه عبرية (۱) ولا تينية (۱) ، غير أن ترجمته اللاتينية بعيدة من الصحة كلَّ البعد وتُحَشَّاة على ما يحنمل ، ويناقض للذهبُ الذي عُرِض في هذا الكتاب مذهب ابن رشد مناقضة واضحة من عِدَّة نِقاط .

(٢) جوهرُ الأجرام السماوية ، أو تركيب الأجرام السماوية ، وتشتمل قائمة الإسكوريال وقائمةُ ابن أبي أصَّيْبِعة على كتب مختلفة تحت هذا العُنوان ، والواقعُ

. ۱۱۷ مفحة D. Marc. Bibliothca

<sup>(</sup>۱) أطلق بيل وأنطونيو وبروكر ، وجميع النقاد السابقين تقريباً عنوان Happalath hahappala العبرى على العنوان العربى ، راجع بيل ، تعليق ج ، ، ـ أنطونيو ، جزء ۲ ، ص ۳۹۹ ، ـ پروكر ، جزء ۳ ، ص ۱۰۳ ، ـ وما نقول عن يروكر ، جزء ۳ ، ص ۱۹ ، ـ وما نقول عن دربلو الذي افترض ظهور الفزالي بعد ابن رشد (مادة : رشد) .

<sup>(</sup>۲) يصعب إدراك فحرى كلمة « التهافت » ، وقد انتحل مسيو غوشه ( ۲۱۵ فدحض Leben und Werke ، صفحة ۲۹۸ ) ، فدحض مسيو منك هذا التفسير ( مقالات ، ص ۳۷۲ وما بعدها ) ، وأعتقد أن المعنى الذى قصده الغزالى لهذه الكلمة هو « التساقط » ، ولذا فإن الفكرة التى عبر عنها بهذا العنوان هو تساقط جميع المذاهب كما يتساقط القصر الورقى ، وقد أراد ابن رشد بعنوان كتابه تساقط كتاب الغزالى أيضاً . ولا ربب فى مطابقت له سلما و قد ذكر على أنه موجود فى مكتبة مار مرقس ، ولا ربب فى مطابقت له لكتاب « تهافت التهافت » ، راجع زانتي Latina et italica

<sup>(</sup>٤) ڤستنفلد ، صفحة ۱۰۷ ، رقم ۱۰ ، وشتاينشنايدر ، صفحة ۲۳ و ٥٠ — ٥١ .

<sup>(</sup>ه) غوشه Van عنوشه Ueber Ghazzalis Leben und Werke ، صفحة

أن هذا الكتاب مؤلَّفُ من مباحث كُتِبَتْ فى أزمنة مختلفة ، وهذا الكتابُ من أَن هذا الكتابُ من مباحث كُتِبَتْ فى أزمنة مختلفة ، وهذا الكتابُ ، بإضافته أكثر الكتاب العلل عادةً ، مكاناً بين مجموعة المؤلَّفات الأَرسطوطاايسية .

(٣) و (٤) رسالتان فى « اتصال العقل المفارق بالإنسان » ، وقد ذكرهما ابن أَصَيْبِعة ذكراً متتابعاً ، وتُرْجِمَتْ هاتان الرسالتان إلى اللاتينية (١) ، وإلى العبرية (٢) .

(ه) كتاب ذكره ابن أبى أُصَيْبِعة بعبارة: «كتاب فى الفحص هل يُعْكِنُ العقلَ الذى فينا، وهو المسمى بالهيولاني ، أن يعقل الصُّور المفارقة بأخرة أو لا يمكن ذلك ، وهو المطلوب الذى كان أرسطو وَعَدَنا بالفحص عنه فى كتاب النَّفْس » (٣) ، ولهذا الكتاب ترجمة بالعبرية عُنوانها: «كتاب فى العقل الهيولاني أو فى إمكان الاتصال » (٤) ، وقد وَجَدْتُ عَدَا ذلك ، ترجمة لاتينية لعين الموضوع فى مخطوطين من مصدر إيطالي (٥) يَرْجِعان إلى القرن الرابع عشر ، أحدها فى

De animæ beatitudine (۱) و De animæ beatitudine (۱) . (۱) مارضة ، جزء ۹

<sup>(</sup>٢) منك ، مقالات ، صفحة ٤٣٧ ، تعليق ، ويعزو اليهود الرسالة الثانية الى ابن رشد الحد ، شتاينشنايدر ، قائمة أكسفورد غير المطبوعة ، رقم ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) اتبع مسيو دو غاينغوس درساً سيئاً هنا .

<sup>(</sup>٤) فى باريس وأكسفورد وليدن ، مقارنة أورى ، المكتبة البودلية ، ١ ، ص ٧٤ ، - ثولف ، المكتبة العبرية ، ١، ص ١٤ و ٢٠ - ٢١ ، و٣ ، ص ١٥ - ١٦ ، - شتاينشنايدر ، Catal. Lugd, Bat. ، ص ١٨ وما بعدها ، وقائمة أكسفورد غير المطبوعة ، مادة ابنرشد ، رقم ٢٥ و ٢٦ ، منك ، - مقالات ، ص ٤٣٧ و ٤٤٨ ، تعليق .

<sup>(</sup>٥)كان مخطوط باريس خاصا بنقولا ليونيسينوس .

<sup>(</sup> ٦ - ابن رشد )

مكتبة مار مَرْقس بالبندقية (١٠ ، رقم ٥٢ ) والآخر في المكتبة الإمبراطورية (٢٠ ، رقم ٥٢ ) والآخر في المكتبة الإمبراطورية (١٠ أساس قديم ، رقم ٢٥١ ) ، (انظر إلى الذيل (٦٠٠) ، و لِذَا فإن ابن رشد يكون قد أُلَّفَ ، كا يظهر ، أربع رسائل عن هذه النقطة الأساسية ، وذلك من غير حساب للاستطراد الوافر في الشرح على الجزء الثالث من كتاب النفس والذي خُص به عين للوضوع .

(٦) شرح رسالة ابن باجَّة في « اتصال العقل بالإنسان » التي ورد ذكرها في قائمة الاسكور يال (٢).

(٧) مسائل في مختلف أقسام المنطق التي تُضاَف عادةً إلى الشروح ، فتُوجَدُ ترجَمةُ عبرية لاثنين (٥) منها .

(٨) القياس الشرطي ، وقد ذُ كِرَ في قائمة الإسكوريال .

(٩) كتاب المسائل البرهانية ، وقد جاء عَقْب التحليـلات الشانية في الطَبَعَات اللاتينية .

Tractatus Averoys qualiter intellectus materialis conjungatur intelligentiæ (1) abstractæ.

Epistola de intellectu (Y)

<sup>(</sup>٣) يظهر أن مسيو شتاينشنايدر ( Catal. Cod. Lugd ) م ٢٠ وص ٧٨ ، تعليق ) قد رأى هذه الرسالة بالعبرية ، غير أن لاتينية هذا المترجم للا حوال المفضال بلغ من الغموض مالا أطمئن معه إلى أنى أدركت فكرته جيداً .

<sup>(</sup>٤) والواقع أن ابن باجة ألف كتابا بهمـذا العنوان ، وقد أعرب ابن رشد فى آخر رسالته « إمكان الاتصال » عن عزمه على شرح « تدبير المتوحـد » لابن باجة ( منك ، ص ٣٨٨ ) ، ومن الخطأ ذهاب مسيو شتاينشنايدر ( ص ١٩ ـ - ٢٠ ) إلى أن الكتاب المذكور فى قائمة الإسكوريال هو المقصود من هذا ،

<sup>(</sup>٥) منك ، مقالات ص ٤٣٦ .

(١٠) خلاصة المنطق ، وقد تُشِرَتْ ترجمة له إلى العبرية بريقا دى ترَنتُو ، ولا ريب فى أنه عين الكتاب الذى تراه فى ابن أبى أصَّيبعَة وفى قائمة الكتب بالإسكورْ يال تحت عُنوان «كتاب الضروريّ فى المنطق » و « مقدمة المنطق » ، فترى لذلك مخطوطات عبرية كثيرة (١٠) .

(١١) مقدمة الفلسفة ، وهي بالعربية ، في الاسكوريال (رَقَمْ ٢٦٩) ، وهي مؤلفة من اثنتي عشرة مقالة : (١) الحامل والمحمول ،(٢) الحدود ، (٣) التحليل الأول والثاني، (٤) القضايا ، (٥) القضايا الصحيحة والفاسدة ، (٦) القضايا اللازمة وغير اللازمة ، (٧) البرهنة ، (٨) النتيجة المطابقة ، (٩) رأى الفارابي في القياس ، (١٠) خصائص النفس ، (١١) الحس والسمع ، (١٢) الصفات الأربع (٢٠) .

(١٢) جوامع سياسة أفلاطون ، وقد ذُكِرَ فى قائمة الإسْكُور يال ، وتوجد ترجَمةُ له بالمبرية واللانينية ، ( معارضة ، جز ٣ ، طبعة ١٥٥٣ ) .

(١٣) مقالة فى التعريف بجهة نظر أبى نصر ( الفارابى ) فى صناعة المنطق و بجهة نظر أرسطو فيها ، وقد ذكره ابن أبى أصيبعة ، ومن المحتمل أن يكون قد أشير إليه فى قائمة الاسكوريال .

(١٤) شروح كثيرة على الفارابي في مسائل المنطق لأرسطو ، وقد أُشِيرَ إليها في قائمة الاسْكُور يال .

(١٥) كتابٌ فيما خالف أبو نصر لأرسطو في كتاب البرهان من ترتيبه وقوانين

<sup>(</sup>۱) برتواکشی ، المکتبه الربانیه ، جزء ۱ ، ص ۱۳ ، ــ ڤولف ۱ ، ص ۱۸ ، و ۲ ، ص۱۲ ، ۱۱ ــ یازینی ، ۱ ، ۲۰ و ۶٦.

<sup>(</sup>۲) الغزيري ، ۱ ، ۱۸٤ .

البراهين والحدود ، وقد ذُ كِرَ هذا الكتاب من قِبَل ابن أبي أُصَيْبِعة .

(١٦) مقالة فى الرَّدِّ على أبى على بن سينا فى تقسميه الموجودات إلى ممكن على الإطلاق وممكن بذاته و إلى واجب بغيره وواجب بذاته ، وتُوجَدُ ترجمة عبرية لها فى المكتبة الإمبراطورية (أساس قديم ٣٥٦) ، وقد ذَ كَرَها ابنُ أبى أَصَيْبِعة (١٠).

(۱۷) شرح الإلهيّات الأوسط (تلخيص الإلهيات) لنيقُولاَوُس، وهو مذكورٌ في ابن أبي أُصَيْبِعَة (٢) وفي قائمة الإسْكُورْيال، ولا ريب في أن هذا هو الفلسفة الأولى لنيقُولاَوُس الدمشق ، وقد ذُكِرَ نيقُولاَوُس كثيراً من قِبَل فلاسفة العرب، ولا سيما ابن رشد الذي أَنْكَرَ عليه سَعْيَه في قَلْبِ نظام كُتُب ما بعد الطبيعة (٢).

(١٨) رسالة في هل يَمْلَمُ اللهُ الجزئيات، وقد ذُ كِرَت في قائمة الإسْكُور بال. (١٩) مقالة في الوجود السرمدي والوجود الزماني ، (المصدر نفسه).

(٢٠) كتاب في الفحص عن مسائل وقعت في العلم الإلهي في كتاب الشفاء لا بن سينا ، وقد ذَ كَرَه ابنُ أبي أُصَيْبعة .

(٢١) مقالة في فَسْخ ِ شبهة ِ من اعْتَرَضَ على الحكيم و برهانه في وجود المادة الأولى وتبيين أن برهان أرسطو هو الحقُّ الُبين ، ( المصدر نفسه ) .

(٢٢) مسئلة ۖ في الزمان .

<sup>(</sup>١) راجع منك ، مقالات ، س ٣٥٨ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) تدع رواية ابن أبى أصبعة شكا فى وجود هذا الكتاب ، وتعد الرواية التى اتبعها الذهبى واضحة جدا .

<sup>(</sup>٣) ما بعــد الطبيعة ، ١ ، ١ ، مقدمة ، ص ٣١٥ : ٥ و ٣٤٤ ، والنفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٦٩ ، م بيرون وزيڤورت ، ما بعد الطبيعة لأرسطو ، جزء ١ ، ص ١٢٤ ، ــ فنريخ ، ص ١٦٩ ، ــ فنريخ ، De auct groæc. vers

(٢٣) مسائل في الحكمة (المصدر نفسه).

(٢٤) مقالة فى العقل والمعقول ، نسخة عربية فى الإسكوريال (رقم ٨٧٩) ، ويُرَجَّحُ أَن تَكُونَ « مقالةً فى العقل » كما جاء فى ابن أبى أُصَيْبِعة ، وهى المقالة التى أخطأ مسيو ڤشْتِنْفَلْد (١) فى عَدِّها عَيْنَ القسم الثانى من سعادة النفس .

(٢٥) شرح مقالة الإسكندر الأفروديسي في العقل، وقد ذُكِرَ في قائمة الإسكوريال، وله ترَجَمَةُ بالعبرية (٢٠).

(٢٦) مسائل في علم النفس شئل عنها فأجاب فيها ، ( المصدر نفسه ) .

(٢٧) كتابان في علم النفس غير الكتاب السابق ( المصدر نفسه ).

(٢٨) مسائل في السماء والعالم ( المصدر نفسه ) .

وتَجِدُ عناوينَ أَخْرَى في المكتبات والمخطوطات نشأتُ عن خطأ أو عن استعمال مُزْدَوج، ومن ذلك أن (معيار النظر) المتضمن مباحث في الله والخلق والخلود والنّبُوَّة، والذي تُوجَدُ منه، في المكتبة البودلية وتورين و پارم، نسخ مترجمة إلى العبرية (٣)، هو للغزالي (١)، وأن تكاثر الحيوان بالولادة والتعفن الذي يوجد في قوائم المكتبة الإمبراطورية (أساس، سوربون ٦١٢، أساس قديم ٢٥١٠) ليس سوى خلاصة عن الشرح على الجزء الثاني عشر من كتاب ما بعد الطبيعة، ولا تَقُوم رسائلُ تحول الأشياء الطبيعية عند قدماء الفلاسفة مع ما بعد الطبيعة عند قدماء الفلاسفة مع

<sup>.</sup> ۱۰۷ مفحة ، Geschichte der arabischen Ærzte und Naturforscher (۱)

<sup>(</sup>۲) شتاینشنایدر Catal. Codd. Lugd. Bat. صفحة

<sup>(</sup>۳) أورى ، ۱ ، س ۷٤ ، ــ ڤولف ، جزء ٣ ، ص ١٦ ، وجزء ٤ ، ص ٧٥٣ ، ــ دو روسى ، . Codd. ، جزء ٢ ، ص ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) شتاينشنايدر ، ص ١٤٦ .

شرح ابن رشد ، والنجوم اللذ نَّبة والإحساس والغذاء والطوفان والشروح حوال رسالة « حَىِّ بن يقظان » لا بن طُفَيْل ، وحَوال كتاب « تدبير اللَّوَحِّد » لا بن باجَّة ، التي ذكرها قُولْف و بَرْ تُولُكُشِي وموريري (١) ، على غير دلالات مبهمة غير صحيحة ، ومن ذلك ، أيضاً ، عَزْوُ إِرْبِلُو إلى ابن رشد كتاب السياسة المُستَى « سِراج الملوك » لأبى بكر محمد الطَّرْطُوشي الذي لا علاقة بينه و بين مؤلِّفنا (٢) .

## 

(۱) كتاب صغيير اسمهُ فَصْلُ المقال فيا بين الحسكة والشريعة من الاتصال (۳) ، وقد ذَكره ابنُ أبى أُصَيْبعة ، ونُشِرَ نَصُه العربيُّ الذي استُخْرِج من المخطوط ( ۲۲۹ ) ، في مكتبة الإشكوريال (٤) ، وذلك في ميُونِيخ من قِبَل مسيوج. مُلِّر ، وتُوجَدُ ترجمة عبرية له في باريس (٥) ( أساس قديم ، رقم ٣٤٥ ) وفي ليدن (١) .

<sup>(</sup>۱) ثولف ، المكتبة العبرية ، جزء ۱ ، ص ۱۶ وما بعدها ، وجزء ٤ ، ص ۷۰۱ وما بعدها ، \_ برتوك ، مادة : ابن رشد ، \_ بروكر ، جزء ۳ ، ص ۱۰۶ ، ص ۱۰۶ - موریری ، مادة : ابن رشد ، \_ بروكر ، جزء ۳ ، ص ۱۰۶ و ۱۷۸ .

<sup>(</sup>۲) انظر إلى دربلو ، في كلة « سراج الملوك » ، وذلك إلى إضافات ريسك الكثيرة الحطأ ، وإلى إضافات دو روسى . Dizionario degli aut. arab ، مراجع دوزى وريخ ، ۲ ، ص ۲٦ و ۲۰۶ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) هذه هي الرواية التي اتبعها مسيو دو غاينغوس والذهبي ، وعنوان المخطوط في المسكتبر الإمبراطورية ، ومخطوطي أكسفورد هو : « مايين السنة وعلم السكلام من الاتصال » ، ويؤكد النص العربي في الإسكوريال والترجمة العبرية قراءة مسيو دو غايمغوس والذهبي .

<sup>(</sup>٤) أهمل الغزيرى هذه الرسالة .

<sup>(</sup>٥) منك ، مقالات ، ص ٤٣٨ ، تعليق .

<sup>(</sup>٦) شتاينشنايدر ، ص ٤١ وما بعدها ، وص ١٤٧ .

- (٢) تلخيص للكتاب السابق أو ذيل له يشتمل عليه عَيْنُ المخطوطِ في الإِسْكُورْيال، وقد نُشِيرَ من قِبَل مسيو مُلِّر أيضًا.
- (٣) مقالة في أن ما يعتقده المشاوون (١) وما يعتقده المتكلمون من أهل مِلْتَيْنا في كيفية وجود العالَم متقدارب في المعنى ، وقد ذكرها ابن أبي أصَيْبَعـة كا وَرَد ذكرها في قائمة الإشكوريال .
- (٤) كتابُ المناهج في أصول الدين ، وقد ذَ كَرَه ابنُ أَبِي أَصَيْبِعة كَمَا ذُ كِرَ فَي قَائِمة الإِسْكُورِيال في قائمة الإِسْكُورِيال ، وتُوجَدُ نسخة عربية منه في الإِسْكُورِيال (رقم ٢٦٩) ، وتَرْجمة عبرية له في المكتبة الإمبراطورية (منبر، رقم ١١١)، وفي ليدن (٣) ، وقد نُشِرَ من قِبَل مسيو ج . مُلِّر أيضاً .
- (٥) شرح عقيدة الإمام المهدى ، وقد ذُكرَ فى قائمة الإسْكُوريال ، ولا رَيْبَ فى أن هذا الكتاب يتناول بالبحث عقيدة مهدى الموحدين : أبى عبد الله محمد بن تُومَرُ ت .

#### ٣ — الفق\_\_\_ ه

(١) بدايةُ المجتهد ونهايةُ المقتصد في الفقه ، وقد ذَكَرَ هــذا الكتاب ابنُ الأَبَّارِ ومحــدُ بن على الشاطبي (١) وابنُ أبي أصيبعــة ، كما ذُكِرَ في قائمة

<sup>(</sup>١) من الخطأ ترجمة مسيو دو غاينغوس لهذه الـكلمة بالمشاقين \* dissidents \* .

<sup>(</sup>۲) الغزيري ، ۲، ۵ ۱۸.

<sup>(</sup>٣) شتاينشنايدر ( ص ٤٦ وما بعدها ) ، جعل مسيو ڤستنفلد ( Gesch. der arab. Ærzte ) ، حمل مسيو ڤستنفلد ( ١٠٠ ) ، رسالتين منفصلتين من الكتاب الذي يشتمل عليه مخطوط الإسكوريال والكتاب الذي ذكره ابن أبي أصيبعة ، ومن الخطأ أيضا أن عزى الكتاب الذي يشغل بالنا إلى ابن رشد الجد ، فسنة ٧٥ من الهجرة التي في الكتاب يعارض هذا .

<sup>(</sup>٤) مخطوط ، أساس قديم ٦١٦ ، ص ١٨٤ .

الإسْكُور يال (۱) ، و يُخَيَّلُ إِلَى أَن هـذا هو الكتابُ الذي عُزِي إِلَى ابن رشد و أُكْرَ بعُنُوان «كتاب المُفتَقِد » في قائمة للكتب المحظورة يَشْتَمِل عليها مخطوطنا العربيُّ ( ٥٢٥ ، ملحق ، ص ٣٩ : ٥ ).

- (٢) مختصر المُسْتَصْنَى في الأصول للغزالي ، وقد ذَ كَرَ م ابن الأبَّار ، ووَرَدَ ذَكرُ م في قائمة الإسْكُوريال ، كها ذَكرُ م المؤرخ ابنُ سعيد والمَقَرَى (٢) .
- (٣) التنبيــه إلى الخطاء في المتون ، في ثلاثة أجزاء ، وقد ذَكَرَه ليونُ الإفريقيُّ (٣) .
- (٤) الدعاوى ، فى ثلاثة مجلدات ، تُوجَدُ نسخة عربية منه فى الإسكوريال ، رقم ١٠٢١ ، ورقم ١٠٢٢ .
- (٥) الدرسُ الـكامل فى الفقه ، تُوجَدُ نسخة عربية منه فى الإِسْكُوريال ، رَقْم ١٠٢١ ، ورَقْ ١٠٢٢ .
  - (٦) رسالة فى الضحايا ، المصدر نفسه ، رَقم ١١٣٦ .
  - (٧) رسالة في الخراج ، المصدر نفسه ، والرَّقُمْ نفسه .
- (A) مكاسبُ الملوك والرؤساء والمرابين المُحَرَّمةُ ، المصدرُ نفسه ، رقم ۱۱۲۷ (۱) .

<sup>(</sup>١) تجد اختلافًا في عنوان المتون الأربعة ، وقد اتبعت ابن الأبار .

<sup>(</sup>٢) جزء ٢ ، ص ١٩٢ ( طبعة دوزي، إلخ . ) ، غاينغوس ، جزء ١، ص ١٩٢ ـ ١٩٣ .

<sup>(</sup>٣) فابريسيوس ، جزء ١٣ ، ص ٧٨٧ .

<sup>(</sup>٤) الغزيري ، جزء ١ ، ص ٤٤٦ و ٥٠٠ و ١٦٥ ــ ٤٦٦ .

و يَعْزُو ابنُ أَبِي أَصَيْبِعة إلى ابن رشد كتابين في الفقه الإسلامي ها : كتابُ التحصيل وكتابُ المقدِّ مات في الفقه ، بَيْدَ أَن هذين المؤلَّفَيْن ها لابن رشد الجد (۱) ، وما ذُكرَ تحت رقم ١ و ٢ من هذا المَطْلَب فقط لارَيْبَ في صحة صدوره عن ابن رشد ، ولا تَجِدُ واحداً من العناوين التي أوردها الغزيري قد ذُكرَ من قبل المترجمين لابن رشد ، و بما أنه ظهر ثلاثة من الفقهاء المشهورين تَكنَّو ابابن رشد ولا سيا أبو عبد الله محمدُ بن عمر ، الذي عاش حَوالي سنة ٧٠٠ من الهجرة ، والذي تُوجَدُ مؤلَّفاتُه في الإسْكُوريال (٣) ، فإنه ليس من دواعي الخيرة أن يَكُون بعضُ هؤلاء قد خُلِطَ ببعض .

#### ٤ - الفلك

(١) مختصر المجسطى ، وقد أُشِير إليه فى قائمة الإسْكُور يَال ، وتُوجَدُ ترَجَمةُ . عبرية له فى كثير من المكتبات ، وهو لم يُتَرْجم إلى اللاتينية قَطُّ ، ومع ذلك فإن يكُ دُو مِيرَ نْدُول وقُوسْيُوسَ وغيرَهما يَعْرِ فُونَ أَمْرَه .

(٢) و يَذْ كُر ملحقُ الإِسْكُورِ بِالِ اسمَ مؤلَّفِ ثَانٍ عُنوانه : ما يُحْتَاج إليه من كتاب . . . في المجسطى ، و يُشَكُّ في اسم المؤلَّف ، وأرى أن هذا هو كلة القُوذيّ التي يضيفها العرب إلى كلة بطليموس ، ولذا فإن هذا الكتاب هو عَيْنُ الكتاب السابق .

<sup>(</sup>۱) منك ، مقالات ، ص ٤١٩ ، تعليق ، \_ دوزى ، مباحث (طبعة ثانية ) ، ۱ ، ص٩٥٣. راجع القرطاس ، ص ١٤٤ من طبعة تورنبرغ ، و ص ١٥٤ ، ترجمة پتيس دولا كروا .

<sup>(</sup>۲) دو روسی ، Dizionaío degli autori arabi صفحة ۸ ه ۸ .

<sup>(</sup>٣) الغزيري ، جزء ٢ ، ص ١٦٤ .

(٣) مقالة فى حركة الجرام السماوى ، وقد ذُكِرَت فى ابن أبى أَصَابِيعة وقائمة الإسكوريال ، ويَعَدُّ مسيو قِسْتِنْفِلْد (١) هذه المقالة عين مقالة العنصر السماوى . (٤) كلام على رؤية الجرم الثابتة بأدوار ، وقد ذُكِرَت هذه الرسالة فى قائمة الم

الإشكُوريال.

و يُعرِّب ابنُ رشد فى الجزء الثانى من شرحه الأكبر لرسالة السماء (٢) عن عَرْمِه ، إذا أراد الله ، أن يؤلِّف كتابًا فى علم الفلك كماكان فى زمن أرسطو ، وذلك لنَقْضِ نظرية الدوائر التى تَطُف على أخرى والدوائر المتداخلة المتخالفة المركز ، ولمطابقة ما بين علم الفلك وطبيعيات أرسطو .

#### ه — النحو

(١) كتاب الضروري في النحو، وقد ذَكَرَه ابنُ الأبَّار وذُكِرَ في قائمة الإشكوريال .

(٢) كلام على الكلمة والاسم المشتقّ ، وقد ذُكرَ في قائمة الإسْكُوريال .

#### ٦ — الطب

(۱) السكايات (۳) ، وهي درس كامل له للطب في سبعة أجزاء ، وقد مُجمِع الجزء الثاني والسادس والسابع منه من قِبَل جان بروير ان شا نبيه تحت عُنوان

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور ص ١٠٧ .

<sup>(</sup>۲) س ۱۲۵ (طبعة ۱۵۰ ) ، — راجع Comment in 12 Metaph، ص ۱۲۵ ، ص ۲٤٥

Collectorium عنى اشتقاق هذه الكلمة في colligo على العموم ، ومن هنا أنى اسم الكلمة في colligo الذي يطلق على هذا الكتاب أحياناً (المكتبة الإمبراطورية ، أساس لاتيني قديم ، رقم ٦٩٤٩).

« مجموعة فى الأمور الطبيسة » ، وليس كتاب « حفظ الصحة » الذى يُوجَدُ فى الإسْكُور يال ( رقم ٨٧٩ ) بالعربيسة غيرَ الجزء السادس من الكليسات ، وقد ذُكرَ كستاب الكليسات من قبل ابن الأبّار وابن أبى أصّيبِعة كما ذُكرَ فى قائمة الإِسْكُور يال .

- (٢) شرح أُرجوزة (١) ابن سينا فى الطبِّ ، وهذا الكتاب من أوسع مؤلفات ابن رشد انتشاراً ، وهو يُوجَدُ بنصَّة العربى فى الإسْكُوريال وأكسفُورد ولِيدِن ، ولا سيا باريسُ (أساس قديم ، رقم ١٠٥٦).
- (٣) مقالة فى التِّرْياق ، و يستشهد بها ابنُ رشد نفسه ( الـكليات ، ١ ، ٧ ، فصل ٢ ) ، وَتَجِدُ نسخةً عربيةً لها فى الإسْكُوريال ( رقم ٨٧٩ ) ، كما تَجِدُ ترجمات لها بالعبرية واللاتينية فى كثير من المكتبات .
- (٤) أَجُوبَةُ أُو نَصَائِحُ فَى أَمْرِ الْإِسْهَالَ ، وَتَجِيدُ تَرْجَمَةَ عَبْرِيةً لَمَا فَى مُخطُوطُ سَكَالِهِجَهُ ، ٢ ، ليدن (٢) .
  - (٥) تلخيص كتاب الحيات لجالينوس ، وهو من الشرح الأوسط .
  - (٦) تلخيص كتاب القُوى الطبيعية لجالينوس، في ثلاث مقالات.
  - (٧) تلخيص كتاب العلل والأعراض لجالينوس ، في سبع مقالات .

وتَجِدُ أصلَ هـذه الشروح ( التلخيصات ) الثلاثة في الإِسكوريال (رقم ٨٧٩).

<sup>(</sup>١) أى القصيدة التي هي من بحر الرجز ، وقد ترجمت في القرون الوسطى وفي عصر المهضة بكلمة articull

<sup>(</sup>۲) شتاینشنایدر ، س ۳۳۱ ، راجع ڤولف ، ۳ ، س ۱٦ و ۱۲۱۸ .

- (A) تلخيص مقالات جالينوس في تشخيص بعض الأجزاء المصابة (١).
- (٩) شرح كتاب الإسطُّقُسَات لجالينوس ، وهذا لَا رَيْبَ هو كتاب الأعراض لَبُقْر اط .
  - (١٠) تلخيص كتاب المزاج لجالينوس .
  - (١١) تلخيص الخمس مقالات الأولى من كتاب الأدوية المفردة لجالينوس.
    - (١٢) تلخيص كتاب حيلة البرء لجالينوس (٢٠).
- وقد ذَكَرَ ابنُ أَبِي أُصَّيْبِعَة جميعَ هـذه الشروح ، كما أنها مذكورة في قائمه الإسْكُوريال .
- (١٣) اختلاف المزاج، وتُوجَدُ نسخةٌ عربية منه فى الإسْكوريال (رقم ٨٧٩)، ولا رَيْبَ فى أن هذا الكتاب هو عَيْنُ « مقالة فى المزاج » التى ذكرها ابن أبى أصَّيْبِعَة مِثْلَ كتاب مستقل عن تلخيص كتاب جالينوس الذى يَحمِلُ عَيْنَ العُنوان (٢).
- (١٤) رسالة في المفردات ، ونسختُها الموجودة ترَجَعة عبرية ،وهي غيرُ ما ذُكِرَ مَعت رَقْم ١١ آنفاً ، وغيرُ رسالة المفردات التي تُشِرَت باللاتينية ولم تسكن سوى الجزء الخامس من الكليات (١٤) .
- (١٥) مقالة في المزاج المعتدل ، وقد ذُكِرَت في قائمة الإسكُور يال ، ولا رَيْبَ في أنها تُقَابِلُ كتاب الأعضاء الآلمة لجالينوس.

<sup>(</sup>۱) كل ماورد فى عبارة ابن أبى أصيبعة هوكتاب التشخيص ، وقد التبس الأمر على مسيو دوغاينغوس فترجمها بالفصد ، ومع ذلك فانظر إلى شتاينشنايدر ، ص ٣٣٧ ، تعليق .

<sup>(</sup>٢) أطلق مسيو دوغاينغوس على كتاب جالينوس عنوان صور الحلق .

<sup>(</sup>٣) ڤستنفلد ص ٢٠٦ وشتاينشنايدر ، ص ٣٣١ ، تعليق .

<sup>(</sup>٤) شتاينشنايدر ، ص ٣٣١ ــ ٣٣٢ ، تعليق .

(١٦) عنصر التناسل ، وقد طُبِعَت ترجمته اللاتينية للمرة الأولى في المجلد الحادى عشر من طبعة سنة ١٥٦٠ ، وقد ذُ كِرَ في قائمة الإشكوريال .

(۱۷) مقادير الْمُلَيِّنَات في الطِّبّ ، وهي نسخة مترجمة إلى اللاتينية ، (المكتبة الإمبراطورية ، أساس لا تيني سابق ، رقم ٦٩٤٩ ) .

(١٨) مسئلة في نوائب الحُمَّى ، وقد ذُ كِرَت من قِبَل ابن أبي أُصَيْبِعة .

(١٩) مقالة في حُمَّيات العَفَن ( المصدرُ نفسه ) .

(۲۰) مراجعات ومباحث بين أبى بكر بن طفيــل و بين ابن رشد فى رسمه للدواء فى كتابه الموسوم بالــكليات ، ( المصدر نفسه ) .

وتُوجَدُ فى المخطوطات وفى مجموعات عصر النهضة وفى المكتبات مُتُونٌ لاتينية أو إشاراتُ لا تينية لرسائل كثيرة تَحَمِّلُ اسمَ ابن رشد ، ولكن مع كُوْنَها موضع شكّ كبيركما يَظْهر (١)

De Venenis, — De Concordia inter Aristotelem et Galenum : ومن ذلك (۱) de generatione sanguinis, — Secreta Hippocratis, — Quœstio de convalescentía a feber (۱۰٦ قستنفلد عص ) — De Sectis, — De Balneis (Bibl. hisp. vetus. (أنطونيو، ۲۰۵ مي (٤٠١).

# ١٠ مُتُون ابن رشد العربية والخطوطات العربية واللاتينية

كان من نتأج قِلَة شهرة ابن رشد لدى المسلمين وسرعة أفول الدِّراسات الفلسفية بعد وفاته أن كان انتشار نسخ مؤلَّفاته العربية قليلاً جِدًّا ولم تكدُّ تَخْرُجُ من الأندلس (۱) ، وماكان من إتلاف المخطوطات العربية على مَدًى واسع من الأندلس (۱) ، وماكان من إتلاف المخطوطات العربية على مَدًى واسع بأمر من إكْرِ مِنِز ( وقد أُبْلِغَ عددُ ما أُحْرِقَ منها في ميادين غَرْ ناطة إلى ثمانين ألفًا (۲) أَدَّى إلى جعل النصِّ الأصليّ لمؤلَّفات الشارح الفلسفية نادراً إلى الغاية ، وما انتهى إلينا من مخطوطات كله بالكتابة المرَّا كُشية ، ويُو كُدُّ كازُوبون ، الذى ذَكرَه هُويه ، أنه لَمَسَ بيده مخطوطاً ، جاء به غَلْيُوم بُوسْتِل من الشرق ، مشتملاً على شرح الأقسام المنطق الخمسة في الخطابة والشعر (۳) ، وأعترف بأنني مشتملاً على شرح الأقسام المنطق الخمسة في الخطابة والشعر (۳) ، وأعترف بأنني شمّد كُنتُ ، طويل زمن ، في هذا الزعم الذي حَبَاه أَسْقُفُ أَقْرَنْسَ العالِمُ بتأييده ، وقد قلتُ في نفسي : كيف جَلَبَ بُوسْتِلُ من الشرق كتابًا نادراً في بتأييده ، وقد قلتُ في نفسي : كيف جَلَبَ بُوسْتِلُ من الشرق كتابًا نادراً في بتأييده ، وقد قلتُ في نفسي : كيف جَلَبَ بُوسْتِلُ من الشرق كتابًا نادراً في بتأييده ، وقد قلتُ في نفسي : كيف جَلَبَ بُوسْتِلُ من الشرق كتابًا نادراً في

<sup>(</sup>٢) غاينغوس ، جزء ١ ، ص ٨ ، ولنلاحظ هنا أن جموعة الإسكوريال لم تكن من بقايا عرب الأندلس خلافاً لما يعتقد ، وإنما أتى معظمها من السفن المراكشية التى غنمت سنة ١٦١١ ، وقد قضى حريق سنة ١٦١١ على نصفها تقريباً .

<sup>. (</sup> ۱۹۸۰ سریس) ۱۶۱ س De interpretatione et claris interpretibus (۳)

الشرق إلى الغاية ؟ وقد دُهِشَ هُو بِه ، بعد أن لا حظ أن سكاً لِيجِه كان قانطاً من العُثُور على مخطوط عربي لابن رشد ، من كُون هذا الرجل العالِم غيرَ عارفٍ بأمرِ مخطوطِ صديقه ِ ومراسله الدائم : پُوسْتِل ، أَليس هذا الاعتراضُ قاطعاً ؟ أليس من شأن الأغاليط الزاخرة في رسالة التفسير أن تُوجب ، عند النظر إلى الترَجمات الشرقية ، شَكًّا في شهادة هُو يِه ؟ . . . لقد رأيتُ زوالَ بعض شكوكي بعد فَحْص مخطوط فلورنسة ، والواقعُ أن هذا المخطوط كُتِبَ كَمَا كُتِبَ المُخطوطُ الذي حَـكَى عنه هُو يِه ، فالشرحُ على قسم الخطابة وقسم الشِّعْرِ وُجِدَ مُقْتَرِنًّا فيه بشرح المنطق، وهذا الانفاقُ هو من البروز ما لا يــكُون قد اتَّفَقَ لهُو يه وكَازُوبُون مصادفةً ، حتى إِنه لا يُعَدُّ من الحَدْسِ الجرىء أن يُفْتَرَض أن المخطوط الذي لَمَسَه كَازُو بون هو عَيْنُ المخطوط فيالمكتبة اللورَنتية ، بَيْدَ أن هذا لايُضْعِفُ ما نحاول تقريرَه من أمرِ عام ، وذلك بما أن هذا المخطوط قد كُتيبَ بالخطِّ المغربيِّ المَحْضِ في القرن الرابعَ عشرَ فإِن پُوسْتِل إِذا كان قد أتى به من الشرق حَقًّا لم يُمْكِنْ أَن يَكُونَ هــذا غيرَ أَثْرِ مصادفة ، ولدينــا كتابٌ من ﭘـ . دُو پُورِي إلى سكا لِيجِه (' خُطَّ بباريسَ في ٢٠ من مايو ١٦٠٦ ، يَضُعُناَ على إثْرِ مخطوط آخرَ عن ابن رشد كان يَعْر فه كازُو بُونُ أيضاً .

ويَشْتَمِل مَحْوطُ فَلُورَنْسةَ (٢) على الشرح الأوسط للمنطق ، كما يشتمل على

<sup>(</sup>۱) رسالة فرنسية إلى مسيو دو لا سكالا (١٦٢٤ ، ٨) ، ص ١٦٧ « ... في هذه الأيام الماضية كتب إلى أخى القيم برومة حول بعض الكتب العربية ، وإليك السكامات الحاصة التي وردت في كتبه : يمكنك أن تقول لمسيو كازوبون إنه يوجد هنا مواطن لديه بجموعة كاملة من كتب ابن رشد يقدرها بنمانية آلاف إسكو ، وإنه وعدنى بأنه يمكننى أن أنال نسخة عنها بخمسئة الملك» . المسكو ، على ألا يعطى الناسخ أقل من هذا ، فالكتاب رائم إلى الغاية ، وهو جدير بمكتبة الملك» . (٢) Assem. Biblioth. Palat. Medic. Codd. mss. orient. (٢) يخطىء مسيو ڤستنفلد ( .١٠٥ من شروح ابن رشد .

تلخيصات فن الخطابة وفن الشعر ، أى على مجموع كامل لمؤلّفات أرسطو (١) فى المنطق ، ولم تُسفور دراستى لهذا المخطوط الرائع عن اطلاعى على أى فرق مهم فى النص اللاتيني إن لم يَكُنْ فى تلخيص فن الخطابة ولا سيا فن الشعر ، وقد وكلّ تني مكان آخر (٢) على ما يكون للمستشرقين من فائدة بنشر هذا التلخيص، ولدينا ترجمتان له ، فأماتر جمة هر من الألماني فبهمة تماماً ، وأما ترجمة أبراهام البلمي فمختلفة نصاً ، وذلك لأن هذا المترجم العبرى قد استبدل أمثلة مألوفة لدى اليهود بالشواهد العربية التي كان ابن رشد نفسه قد استبدلها بشواهد المتن اليوناني .

ومكتبة الإسكوريال وحداها في أوربة ، مع المكتبة اللورنيية ، هي ما تحوُوزُ قسماً من النصِّ العربيِّ لمؤلَّفات ابن رشد الفلسفية ، ويشتمل الرقم ٢٢٩ على مقالات كثيرة بعنوان «مقدمة الحكمة » ، وعلى الرسائل المهمة فيا بين الحكمة والدين من الاتصال ( انظر إلى ص ٨٧ – ٨٨) و يشتمل الرقم ٢٤٦ على شرح كتاب النفس ، و يشتمل الرقم ٢٤٦ على شرح كتاب النفس ، و يشتمل الرقم ٨٧٩ على مقالة في العقل والمعقول وقائمة تامة بأسماء كتبه (٣) ، وقد حَفِظ لنا حاجي خليفة آخر كلات « تهافت النهافت » لابن رشد (١٤) بسبب كتاب « النهافت » للبن رشد بحروف كتاب « النهافت » للبن رشد بحروف

<sup>(</sup>۱) مافتی فن الخطابة وفن الشعر یکونان من أقسام کتب المنطق فی تصنیف السریان والعرب، راجع لمیفر ، تاریخ النقد لدی الیونان ، ص ۱۵۵ و ۲۹۹ – ۳۰۰ ، – جردان ، مباحث ، ص ۱۳۹ و ۱۲۲ .

<sup>(</sup>٢) ذخائر البعثات العلمية ، ( يوليه ١٨٥٠ ) .

<sup>(</sup>۳) الغزيرى ، جزء ١ ، ص ١٨٤ و ١٩٣ و ٢٩٨ - ٢٩٩ ، وتوجد قائمة قديمة فى الإسكوريال وضعت سنة ١٥٨٣ ونشرت من قبل هوتنغر ، فتدل على كتب أخرى لا توجد فى الغزيرى ، وهى : مخطوطان عن شرح كتاب السماء ومخطوطان عن السكليات (المسكتبة الشرقية، ذيل ، ص ٨ و٩ و١٤ و ١٥ و ١٧ و ١٨ ) .

Lexic bibliogr. (٤) ، جزء ٢ ، ص ٤٧٤ .

عبرية ليستعملها اليهود، وتشتمل مكتبتنا الإمبراطورية، بهذا الحرف، (الرقم ٣٠٣ والرقم ٣٠٣)، على تلخيص المنطق، والشرح الأوسط لرسالة الكون والفساد، ولرسالة الآثار العلوية، وكتاب النفس، وتلخيص القُوكى الطبيعية (١٠)، وتشتمل المكتبة البُودِلية، بالحروف عينها، على رسائل السماء والكون والآثار العلوية (٢٠).

وكُتُبُ ابن رشد الطبيةُ أقلُّ نُدْرَةً من كتبه الفلسفية ، وتشتمل الإسكوريالُ على مخطوطات كثيرة لشرحه أرجوزة ابن سينا في الطب (الأرقام ٧٩٩ و ٨٢٦ و ٨٥٨) ، ولشرحه كتب جالينوس ، ولمقالته في التَّرْياق ، ولكتاب الكليات على مايحتمل ، وتشتمل المكتبةُ البودلية (٢) ومكتبة ليدن (١) ومكتبة باريس على مخطوطات شرح أرْجُوزة ابن سينا .

وعلى نسبة نَدْرة النصِّ العربيّ لكتب ابن رشد في مكتباتنا تَرَى كَثْرَةَ الترَجات المبرية لمؤلَّفاته ، ومن ذلك اشتمالُ الأساسِ القديم في المكتبة الإمبراطورية وحدَها على نحو خمسين مخطوطاً ، واشتمالُ مكتبة فِيَنَّة على أربعين مخطوطاً على الأقلّ ، واشتمالُ مجموعة الأب رُوسِّي على أكثرَ من ثمانية وعشرين

<sup>(</sup>١) منك ، مقالات ، ص ٤٤٠ و ١٤٥ .

<sup>(</sup>۲) أورى ، ص ۸٦ (Codd. hebr.)

<sup>(</sup>٣) أورى ، ٢ ، ص ١٢٨ و ٢٦١ .

رقم ۷۲۱ ورقم ۷۲۱ ، ورقم ۷۲۱ ، رقم ۲۰ ورقم ۷۲۱ ، ورقم ۳۹۸ ، ورقم ۳۹۸ ، لخم ۱۵۸ ، ۱۵۸ کایلیات .

<sup>(</sup>٥) ملحق ، رقم ١٠٢٢ .

مخطوطاً ، و إذا عَدَ وْتَ التوراة لم تَجِدْ ، على مايحتمل ، كتاباً فى مجموعات المخطوطات العبرية ، أوفرَ من كتب ابن رشد .

وكذلك المخطوطاتُ اللاتينيةُ عن ترجمات كتب ابن رشد كثيرة حِدًا، ولا سيا في الأُسِس التي تُشِيرُ، كما في أساس السَّرْبون، إلى حركة الدراسات السِّكُلَاسِيَّة الكبرى، ويَرْجِعُ جميع هذه المخطوطات إلى القِرنِ الرابع عشرَ تقريبًا.

### ١١ – طَبَمَاتُ مؤلَّفاته

لم يُنشَرُ أَيُّ مَنْنِ عربي لابن رشد قبل سنة ١٨٥٩ ، وفي هــذه السنة نشر مسيو ج. مُلِّر في ميونيخ ، تحت رعاية المجمع العلمي ، مباحث « فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعــة من الاتصال » الثلاثة التي يشتمل عليهـا مخطوط الإسكور يال ( رقم ٦٣٩) (١) ، ويَعِــدُ الناشرُ العالِم بترجمة لهذا الكتاب وإيضاح له لم يَظْهَرَا بَعْدُ .

وفى سنة ١٥٦٠ ظَهَرَت بالعِبْرِية فى رِيقًا دى ترِ نْتُو ترَجَمَةُ كَتَابِينَ لابِن رشد، وها: تلخيصُ المنطق وتلخيصُ الطبيعيّات، وفى سنة ١٨٤٢ نَشَرَ مسيو غُلْدِ نْتَالُ بِلْيْبِسِكَ تَرَجَّةً شرح فنِّ الخطابة إلى العبرية.

ولا يُحْصَى عددُ ما طُبِع من ترجمات كُتُبِ ابن رشد إلى اللاتينية ، كليًّا كان ذلك أو جزئيًّا ، ولم تَكَدُّ تَمُرُّ سنةٌ فيا بين سنة ١٤٨٠ وسنة ١٥٨٠ من غير ظهور طبعة جديدة لإحدى تلك الترجمات ، وقد كان نصيبُ البندقية من هذه الطبعات أكثرَ من خمسين يُعَدُّ أربع عشرة أو خمس عشرة منها على شيء من الكال (٢) .

Philosophie und Theologie von Averroes, extrait no. 3 des Monumenta (1) sœcularia de l'Academi, 1 re Class.

<sup>(</sup>۲) إذا أردت إحصاء طبعات كتب ابن رشد منذ بدء الطباعة فانظر : إلى هين ، Repert. ، مادة أرسطو ومادة ابن رشد ، — وإلى بانزر .Annales typogr ، مادة يادو والبندقية ، — وإلى هوفمن ، .اف له. لد. له. كان من ۳۱،۳ وما بعدها ، — وإلى متارللي Bibl. Codd. mss. S. Michaelis Venet. prope Murianum

ومع ذلك فإنه كان ليادُو فخرُ إخراج ِ أول طبعة ، فقد ظهرت باللاتينية في هذه المدينـة ، في سنة ١٤٧٢ وسنة ١٤٧٤ ، كُتُبُ لأرسطو مع شرح ابن رشد عليها (١) .

وفى سنة ١٤٨١ ظهر بالبندقية تلخيص لفن الشعر مع تَفْسير الفارابي لفن الخطابة (٢) ، وفى سنة ١٤٨٦ ظهرت الكليات وجوهر الأجرام السهاوية ، وفى سنة ١٤٨٣ وسنة ١٤٨٤ ظهرت طبعة كاملة ( نادرة جداً ) لأرسطو مع ابن رشد فى ثلاثة مجلدات من قِبَل أندره آزُولُو (٣) ، وفى سنة ١٤٨٩ ظهرت طبعة ثانية كاملة فى مجلدين أو ثلاثة مجلدات ( صفحة قوطية ) من قِبَل طبعة ثانية كاملة فى مجلدين أو ثلاثة مجلدات ( صفحة قوطية ) من قِبَل بر ناردينو دو تريدينو (١٤ ، وما فَتِنَت الطَّبَعَاتُ تتعاقب منذ هذا التاريخ بلا انقطاع ، وقد رأت السِّنُون: ١٤٩٥ و ١٤٩٦ و ١٤٩٧ و ١٥٠٠ ظهور طَبعات على شيء من الكال ، وعاد أرسطو لايَظْهَرُ فى البندقية بعدئذ من غير أن يُقْرَن بالشارح ، وقد أوجب أندرِه دازولو وأ كُتَاڤيان سكوت وكُومِينو دو تريدينو

<sup>= —</sup> وإلى أظونيو ، Bibl. hisp. vetus ، جزء ۲ ، ص ۳۹۷ — ٤٠١ — وإلى فيريسيوس المكتبة اليونانية ، جزء ۳ ، ص ۲۱۱ وما بعدها ، — وإلى ثستنفلد . Geschichte der arab. المكتبة اليونانية ، جزء ۳ ، ص ۲۱۱ وما بعدها ، — وإلى تعليق طويل أضافه مسيو دارنبرغ إلى مادة ابن رشد في الطبعة المعادة إلى تراجم الرجال العامة (۱۸٤٣) .

Nobilis Vicentini Joannis Philippi Aureliani et fratrum impensa, opera vero (1) atque ingenio Laurenti Canozii Lendenariensis.

<sup>(</sup>٢) تجد هذه الطبعة فى المكتبة الإمبراطورية .

<sup>(</sup>٣) تشتمل المكتبة الإمبراطورية على نسخة رائعة من ذلك على رق كان يماكها ملك بوهيمية وهنفارية : ثلادسلاس الثانى ، راجع Van Praët ، قائمة الكتب على رق ، جزء ٣ ، رقم ٨ ورقم ٩ ، — برونه ، Manuel du lib ، جزء ١ ، ص ١٧٧ (الطبعة الرابعة ) .

<sup>(</sup>٤) تجد هذه الطبعة في مكتبة الأرسنال .

وجان غريفيُوس ، والجونْتُ على الخصوص ، تتابُع َ الطَّبَعاَت بسرعة فائقة فى أثناء القرن السادس عشر ، والطبعة الأوسعُ انتشاراً والأحسنُ إخراجاً هى ما قام به الجونْتُ فى سنة ١٥٥٣ ، وآخرُ طبعة كاملة هى طبعة ١٥٧٤ .

ومع أن البندقية فازت باحتكار مؤلَّفات ابن رشدكا قلنا فإنه اتفق لبعض المدن إخراجُ طَبَعاتِ منفصلة لمؤلَّفاته في الطبِّ ، ومن ذلك مُبلُونِي ( ١٥٠١ و ١٥٠٣ و ١٥٠٨ و ١٥٠٠ و إليمُونَ ( ١٥٠٠ و ١٥٠٠ ) وحِنيڤ ( ١٦٠٨ ) ، وكان لِليمُونَ طبعتُها الكاملةُ أيضاً لدى سِپْيُون دوفائيانو ( ١٥٢٤ ) (١٥٢٥ وعِدَّةُ طَبَعاتِ جزئية ( ١٥٠١ و ١٥٣١ ) .

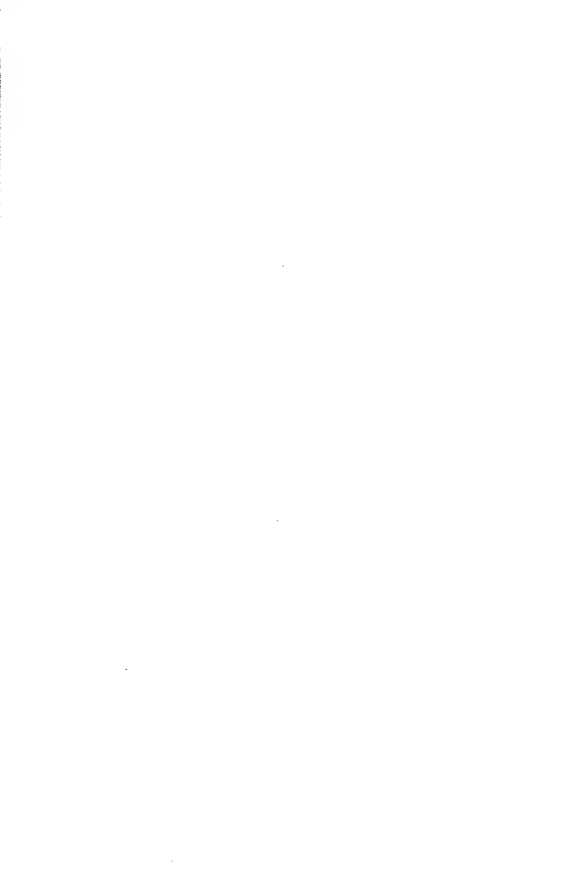
وأُخَذَت الطَّبَعاَتُ تصيرُ في أُواخر القرن السادسَ عشرَ نادرةً مقداراً فقداراً، وبعضُ المؤلَّفاتِ الطبية وحدَها هي ما أُصِرَ على نشره ، فلما حَلَّ القرنُ السابعَ عشرَ توارت هذه المجلداتُ التي لا يُحْصِيها عَدَّ تحت النُبار والنسيان .

<sup>(</sup>١) هذه الطبعة ، الـكاملة الوحيدة التي ظهرت في فرنسة ، نادرة جدا ، ولم أرغير نسخة منها، وذلك في مكتبة الإقلم .



# الفصل الشابى مَذْهَبُ ابْن رُشْد

(۱) مَنْ سَبَقُوا ابنَ رشد في مذهبه ، (۲) الفرق الإسلامية ، التسكلمون ، (۳) مُعْضِلة أصل الموجودات ، الهَيُولَى ، العلة الأولى ، العناية الإلهية ، (٤) نظرية السهاء والعقول ، (٥) نظرية العقل لدى أرسطو ، (٦) تقدم هذه النظرية لدى شارحى أرسطو من اليونان ، (٧) نظرية العقل لدى العرب ، وَحدة العقل الفَمَّال ، إدراك العناصر المنفصلة الحسى ، (٩) الخاود الجماعى ، البعث ، (١٠) الأخلاق والسياسة عند ابن رشد ، (١١) مشاعر ابن رشد الدينية .



# ١ – من سَبَقُوا ابنَ رشدٍ في مذهبه .

مَنْ يَرَ تَرَدُّد اسم ابن رشد إلى تاريخ الفلسفة بلا انقطاع يَذَهَبْ إلى عَدِّهُ أَحدَ كِبار مؤسسى المناهج الذين يَجْمَعُون فريقاً كبيراً من المفكِّرين حَوْل مذهب أصلى ، والواقع أن توسيم مدكى البحث فى الفلسفة العربية يؤدى إلى نتيجة ، غريبة فى ظاهرها ، قائلة إن النَّهْج المعروف فى القرون الوسطى وفى عصر النهضة بالرُّشدية ليس سوى مجموع المذاهب المشتركة بين مَشَّائى العرب ، و إن هذا التعيين ينطوى على ضَرْب من التأويل الكاذب ، كما لوكان يُعيِّن ، تقريباً ، باسم الثامِسْطيانية أو البساطية مجموع الدراسات المَشَّائية الإسكندرية ، وقد لا تَجدُ فى تاريخ الأدب مثال رجل أكثر منه حُرِّف بالشهرة ونقص النَّقْد وتقادم العهد ، فلمَّا بقي ابن رشد وحده تحت النظر مِثْلَ مُمَثِّلٍ للفلسفة العربية كان له حَظُّ آخر الآتين ، فعُدَّ مُبْدِعاً لمذاهب لم يَصْنَعْ غيرَ عَرْ ضِها عَرْ ضاً أكل مما صَنَع أسلافه .

ولا يَغْنِي هذا أَن الإِبداع يُعُوزِ مذهب ابن رشد عند النظر إِليه بعينه ، ومع أَن ابن رشد لم يَطْمَحُ إِلَى مجد آخر غير مجد الشارح فإنه لا ينبغي أَن نُخْدَع بهذا التواضع الظاهر ، فالنفسُ البشرية تَمْرِف ، دأمًا ، أَن تطالب باستقلالها ، فإذا ما قيد تَهَا بنص عَرَفَتْ أَن تَجِدَ حريتَها في تفسير هذا النص ، أَى إِنها تُفَصِّلُ أَن تُحَرِّف النص على العدول عن حقوقها التي يتعذر التنزلُ عنها ، أَى عن إهمال الفكر فرديًا ، وقد عَرَف العربُ ، كما عَرَف السَّكُلاسيون ، أَن يُبدِعوا فلسفة واخرة فرديًا ، وقد عَرَف العربُ ، كما عَرَف السَّكُلاسيون ، أَن يُبدِعوا فلسفة واخرة

بعناصرَ خاصةٍ كثيرة الاختلاف ، لا رَيْبَ ، عن الفلسفة التي كانت ُتعَلَّم في اللِّيسِه ، بَيْدَ أَن هذا الإبداعَ غيرُ معترفٍ به ، وذلك أن العِلْم الفلسفيُّ قد تَمَّ في نظر ابن رشد ، وأنه لم يَبْق غيرُ تسميل تحصيله ، ولا يَتَطَرَّق الوهمُ إِلينا حَوْل أهمية من يُسَمُّون فلاسفة لدى العرب تسمية حاصة ، وذلك أن الفلسفة في تاريخ نَفْسِ ألعرب لم تكن غيرَ عارضِ استطرادي (١)، والفِرَقُ الـكلامية هي التي يجب أن يُبعَثَ فيها عن الحركة الفلسفية في الإسلام ، كالقدَرية والجَبَرية والضِّفاتية والمعتزلة والباطنية والتعليمية والأشعرية ، ولم يَحْدُثْ أن أطْلَقَ المسلمون على هذا الطِّراز منالمباحث اسمَ « الفلسفة » ، ولم يكن هذا الاسم ليدلُّ عند المسلمين على البحث عن الحقيقة على العموم ، بل يدلُّ على فرقة ٍ ، أو مدرسة خاصة ، أي « الفلسفة ِ اليونانية » ومن يَذْرُسُونِهَا ، وَمَتَّى وُضِعَ لَلْفَكُرِ العربيُّ تَارِيخُ كَانَ مِنَ الْأَهْمِيةُ البالغَةُ أَلَّا نَدَع أُنفسنا تَضِلُّ بهذا الالتباس، وليس ما يُسَمَّى « الفلسفة العربية » غيرَ قسم ِ بَلَغَ من الضِّيق ضِمْنَ الحركة الْفلسفية في الإسلام ما كاد المسلمون أنفسُهم يَجْهَلُون معه وجودَها تقريبًا ، وقد أَدْلَى الغزاليُّ بدليلٍ على فُضُول نفسه حين أراد أن يَعْرِف هذه النُّذُرة ، فقال : «ولم أَرَ أحداً من علماء الإسلام صرف عنايتَه وهمتَه إلى ذلك » (٢٠)، وعلى قَدر مَا طَبَعَ العرب بطابعهم القوميِّ إبداعَهم الدينيُّ وشعرَهم وفنَّ بنائهم وَ فِرَ قَهُمُ الْكُلَامَيَةِ أَبْدَوًا قَلَيلَ ابْتَكَارِ فَيَا سَعُوا إِلَيْهِ مِنْ مُواصِلَةِ الفلسفةِ اليونانية،

Gesch. der christ. Phil. انتبه مسيوه. ويتر إلى هذه الظاهرة الأساسية ، انظر إلى Ueber unsere Kentniss der arab. Phil. ويحته الظنول 111 Th. Xi Buch. 1 Kab. غوتنجن (١٨٤٤) ، - راجع ت. هربروكر ، مقدمة ترجمة الفنهرستاني ، ص ٧ ، - دو هامر:

Literaturgeschichte der Araber, 1 Abth. 1 Bend, S. LXXXI.

<sup>(</sup>٢) كتاب للغزالى ترجمه مسيو شمولدرز ، ص ٢٧ — ٢٨ ( باريس ١٨٤٢ ) .

ومن الحريِّ أن نقول إن من الالتباس الخلاَّب أن يُطْلَق اسمُ « الفلسفة العربية » على مجموع مِن التصانيف التي وُضِعَتْ عن رَدٍّ فعل حِيالَ العُرُو بِيَّة في أَبْعَدِ أقسام الإمبراطورية الإسلامية من جزيرة العرب كسَمَر قند و بخارا وقرطبة ومرًا أكش ، وقد كُتِبَتْ هذه الفلسفة بالعربية لأن هذه اللغةَ غَدَتْ لسانَ العلم والدين في جميم البلاد الإسلامية ، وهذاكلُّ ما في الأمر ، وكانت العبقرية العربية الحقيقية التي تَجَلَّتْ فى نَظْمِ القصائد و بلاغة القرآن تقضى بوجود تنافر بينها و بين الفلسفة اليونانية ، ولا عَجَبَ ، فبا أن أهل جزيرة العرب قد حُعيرُوا ، كجميع الأم السامية ، ضِمْنَ دائرة ضيقة من الشعر الغنائي والكهانة فإنه لم يكن عندهمأدنى فكر عما يُمْكِنُ أَن يُطْلَقَ عليه اسمُ العلم أو المذهب العقلي ، و إنما نَفَذَت الفلسفة اليونانية في الإسلام حيمًا ظهر الروحُ الفارسيُّ ، الْمُمَثَّلُ بالدولة العباسية ،على الروح العربيُّ ، وما انْفَكَّت فارسُ تحافظ على حقوقها القومية الهندية الأور بيةو إن أخضعها دينٌ سامى، وقد كانت فارسُ ، وهي تنتظر إقامةَ ملحمتها وأُسطورتِها بلغتها الخاصة ، تُكَلِّر صَفْوَ الإسلام بمحاولات لم تكن لتؤدى ، في القرن الأولمن الهجرة ، إلى غير العار والامتهان، وفى عاصمة العباسيين ، بغداد َ ، التي هي سركزُ هذه الحركة الجديدة ظَهَرَ أناسُ ْ من السِّرْيان النصارى وأبناء المجوس حَثُّوا عليهــا وكانوا وسائلَ إليهــا ، والخليفةُ المأمون ، الذي هو ممثلُ عال هاو لهذا الرَّجْع الفارسيِّ ، قد رأْسَها ، والمــأمونُ ، وقد تَخَرَّج على البرامكة ، الذين حُسبُوا مرتبطين في مذهب زرادشتَ السابق ، رُئي في جميع حياته باحثًا خارجَ الإسلام بَحْثَ وَلُوعٍ عن العلوم العقلية في الهند وفارس واليونان (١) ، وهكذا فإن أصول الفلسفة العربية ذاتُ اتصال بمعارضة

<sup>(</sup>١) غوستا**ث فيل .)** Geschichte der Chalifen, 11 Band, S 253 ff. غوستا**ث فيل** 

الإسارم ، و لذا ما فَتِنْت الفلسفة تَنْطُوى لدى المسلمين على معنى الاعتداء من الأجنبيُّ وعلى تجرِبة خائبة غير ُمُجــدية في تربية أم الشرق تربيةً عقلية . وإذا ما قُوبِل بين المذهب الذي تشتمل عليه مؤلفاتُ ابن رشد ومذهب أرسطو ظَهَرَ أولَ وهلة ما اعْتَوَر المَشَّائية من تحريف بين هـذين الحدَّين المتناهيين ، واكنه إذا ما أُريدَ تعيينُ النقطة التي اندمج فيها العنصرُ الجديد فحَوَّل إحدى الفلسفات إلى فلسفة أخرى غَدَت المسئلةُ صعبةً جـدًّا ، وذلك أن نظرياتِ ابن رشد لا تختلف في أمرِ جوهري عن نظريات ابن باجَّة وابن طُفَيْل اللذين لم يصنعا من ناحيتهما غير مواصلتهما في الأندلس سلسلة الدراسات التي كان ابنُ سينا والفارابي والكندى قد أقاموها في المشرق ، ولا يَلُوح الكندئ نفسه ، الذي يُعَدُّ مؤسس الفلسفة العربية عادةً ، ذاحَق بلقب المُبدِع ، وليس مذهبُه غيرَ صَدًى لمذهب السريان الذين يرتبطون ارتباطًا مباشِراً في شُرًّا ح اليونان بالإسكندرية ولا يوجد بين هؤلاء والإسكندر الأفروديسي ، وبين هذا الأخير وثُؤُفْرَ سُطُسَ أَىُّ إبداعٍ وقتيّ ، ومع ذلك فإن من المكن ن يقال إنه يجب أن يُبْحَثُ عن أصل الفلسفة العربية ، كما يُبْحَثُ عن أصل السُّـكُلاَ سية ، في الحركة التي تَحْمِلُ جِيلَ المدرسة الإسكندريةِ الثانيَ نحو المَشَّائية ، وعُدَّ فُرْ فُريوسُ مَشَّائيًّا أكثرَ من عَدِّه أفلاطونيًّا ، وليس من غير سبب اعتبارُ الشرقِ والقرونِ الوسطى إياه مُدْخِلًا لازماً للموسوعة الفلسفية ، وواضع أول حجرِ للفلسفة العربية والفلسفة السِّكْلَلاسية، ويُحْسَبُ مَـكْسِيمُ والمعلمُ يُلْيَانُ و يُركُلُسُ والدمشقِيُّ من المَشَّائين (١) تقريبًا ، وينال أرسطو

<sup>(</sup>۱) راجم راڤسون: رسالة عن مابعد الطبيعة لأرسطو ، جزء ۲ ص ٤٠ ، ــ ڤاشيرو: تاريخ مدرسة الإسكندرية الانتقادى ، جزء ۲ ، فصل ۷ .

المكانَ الأول في مدرسة أمونيوس بن إرمياس فنُيز يحُ أفلاطونَ ، ويَدُلُّ ثامسطيوس وسوريانوس وداود الأرمني وسَنْبِليقُوس ويوحنا فِلُو پُون على ارتقاء المشائية وشمول سلطانها ، وذاك هو الزمن الحاسم الذي تَسُود فيه الفلسفة لأكثرَ من عشرة قرون .

ففي تلك الاستطالة المُشَّائية من مدرسة الإسكندرية ما يجب أن يُبْحَثُ عن نقطة التقاء الفلسفة العربية بالفلسفة اليونانية ، وما يُبدَّى ، عادةً ، من أسباب لتفضيل الدرب أرسطوطاليس تمويهي أ كثرَ منه حقيقيًّا ، ولم يَقَعُ تفضيلُ ، لأنه لم يَقَعُ خِيَارٌ بَعْدَ تفكير (١) ، وذلك أن العرب انتحلوا الثَّقافة اليونانية كما انتهت إليهم ، والكتابان اللذان أيعَبِّران عن هـذا الانتقال أصحَّ تعبير هَا « عَلَمُ اللاهوت » لأرسطو المُخْتَلَقُ الذي يُمْكِنِ أَن يُعْتَقَدَ تأليفُه من قِبَل عربيّ ، وكتابُ « العلل » الذي أَلْقَى وضْعُه المذبذبُ جميعَ السِّكُملاَسيةِ في حَيْرة ، ولم تَنْفَكَّ الفلسفةُ العربية تحافظ على طابع أصابها ، وهو أن أثر الإسكندريين يُوجَدُ في كلِّ خُطْوةِ منها، ومع أن أَفْلُوطِينَ بَقِيَ مجهولًا لدى المسلمين (٢٠ فإِنه لا شيء يشابه مذهب تُسَاعِيَّاته غيرُ صُحُف ابن باجَّة وابن رشد

سوى أفلوطين ، واكن مهما يكن من أمر المؤلف الذي يدعى هكذا فإن الشهرستاني لا يعرفه

إلا من بعض المقتطفات الناقصة حدا .

<sup>(</sup>١) لا يمكنني أن أغير هذا الوجه في الرأى على الرغم من ملاحظات مسيو ريتر ( Gœtt. gel. Anz. ) س ۹۹۰ وما بعدها ) ومسيو سنتوفنتي ( Archvio de

Vieusseux ، ذيل ، جزء ٩ ، ص ٤ ه ه وما بعدها ) .

<sup>(</sup>٢) يرى مسيو ڤاشيرو ( تاريخ مدرسة الإسكندرية ، جزء ٣ ، ص ١٠٠ ) أنه لا بد من أن يكونأفلوطين قد ترجم إلى العربية ، بيدأنه يوجد لدينا أدق المعلومات حول مؤلني اليونان الذين ترجموا إلى هذه اللغة ، فلا نرى أفلوطين بينهم ، أجل ، إن مسيو هربروكر ( ترجمة الشهرستاني ، جُزَّ ٢ ، ص ١٩٢ و ٢٩٤ ) يرى أن المؤلف الذي يسميه الشهرستاني ( الشيخ اليوناني ) ليس

وابن جبيرول ، ومن الواقع إمكانُ انحاد المؤثِّرات الآتية من المشرق بالمؤثَّرات الإسكندرية ، ولا يُمْكَنُ أن يُشَكَّ في أن التصوف ، الذي يُذْهَبُ إلى صدوره عن فارسَ أو الهند (۱) ، ذو نصيب في تكوين نظريات الاتصالِ بالعقل الفعال والفناء الغائي (۲) ، أَجَلْ ، شَتَّان ما بين بدل هندي وفيلسوف عربي ، بَيْدَ أن من خواص التصوف أن يجاوِر الفلسفة والعقيدة في وقت واحد فيمد يده إلى المذهب العقلي المطلق تارةً و إلى الخرافة البالغة تارةً أخرى .

وهكذا فإن الفلسفة العربية تَبْدُو لنا ، منذ بوادرها ، نُجَهَّزَةً بجميع صفاتها الجوهرية ، وتَكْفِي العناوينُ ، التي هي كلُّ ما بَقِي لنا من كتب الكندي (القرن التاسع) عن العقل ، لإثبات جَهْرِه ، حَوْل هذه النقطة الأساسية ، بالنظريات التي انفقت لها في المدرسة أهمية عظيمة فيا بعد (٣) ، وكانت هذه المذاهب لدى الفارابي (القرن العاشر) من التقدم كما كانت في مؤلفات ابن رشد ، وتُركى في الفارابي كاملة عين النظريات التي سوف يَعْرِضها ابن باجّة من فوره في كتابه الفارابي كاملة عين النظريات التي سوف يَعْرِضها ابن باجّة من فوره في كتابه «تدبير المتوحد » ، وتكون نهاية الإنسان في الاندماج ضِمْن اتحاد على شيء من الإحكام بالعقل (العقل الفمّال) ، ويكون الإنسان نبيًّا منذ سقوط كل غطاء من الإحكام بالعقل (العقل الفمّال) ، ويكون الإنسان نبيًّا منذ سقوط كل غطاء بينه و بين هذا العقل ، ولا يُحْكِنُ بلوغ مثل هذا الفلاح في غير هذه الحياة ، و يَجِدُ

<sup>(</sup>۱) انظر حول هذه النقطة ، المجادل فيها كثيراً أيضاً ، إلى ويبر ، (تاريخ الأدب الهندى ، ص ١٣٥٩ \_ . ٣٦٠ ، ترجمة سادوس ) ، وإلى سپرنفر ، فى صحيفة جمعية البنغال الآسيوية ، جزء ٢٥ ( ١٨٥٦ ) ، ص ١٣٣ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) انظر إلى كتب تولوك ودوساسي ودوهامر وأليولى عن التصوف ( مذكرة أكاديمية بالخارية ، جزء ۱۲ ) .

<sup>(</sup>۳) انظر إلى فلوغل: الكندى (ليسيك ۱۸۵۷) ، ص ۲۰ وما بعدها ، وذلك في Abhandlungen fùr die Kunde des Morgenlandes

الرجلُ الكامل ثوابه في هذه الدنيا بكياله ، وكلُّ ما يقال عن وجوده وراء ذلك ليس سوى خرافة (١) ، وإنما يجب أن يُبْحَثَ في ابن سينا عن أثمِّ بيان للفلسفة العربية ، فَمَا أَنَ اللهِ وَحَدَّةُ مُطَلِّقَةٌ فَا نِهُ لَا يَكُونَ ذَا عَمَلِ مَبَاشِرٍ فِي الْعَالَمَ ، وهو لا يَدْخُل في مجرى الأمور الخاصة ، أي إنه وهو مركز الدُّولَاب ، يَدَع محيطَ الدائرة يَدُور على مُرَاده ، و يَقُوم كَالُ النفس العاقلة على تَحَوُّلها إلى مرآة الـكُون ، وهي تَبْلُغ ذلك بتطهير الباطن وكال أُلخُلُق اللذين يُعِدَّان الإناء ليُرَاقَ فيه الِعقلُ الإلهيِّ ، ومع ذلك فإن من الناس من لايحتاجون إلى درس ولا إلى نُسُكُ حتى يَتَكَفَّوْا نُورَ العقل، وهؤلاء الْمُقَرَّبون إلى الله هم الأنبياء، وعلى العموم يتفلسف ابنُ سينا بشيء من الاعتدال كما يلوح، ويلومه ابن رشد ِ بمرارةٍ على عدم التزامه طرفًا واتخاذِه وسطاً بين المتكلمين والفلاسفة (٢) دائمًا ، وهو يقول إن ذاتيــة الإنسان تبقى بعد الموت ، وهو يحاول التعريج على طريق وَحْدة الوجود جاعلاً العاكم ضِمْنَ مَقُولة الممكن ، وهــذا التفريق بين الممكن والواجب هو أساسُ نظرية ابن سينا والأساسُ الذي يحاول أن يقيم عليــه الذاتَ الإلهية، ومع ذلك فِإِن ابن رشد يُضِيفِ إلى ذلك كُوْنَ ابن سينا لا يَقُول ، على روا ية بعضهم ، بوچود أيِّ جوهر منفصلِ كَانِ ، وأَن رأَيَه الحقيقيُّ عن الله وقِدَم العاكم يَجِبُ أَن يُبُحَّث عنه في « الحكمة المشرقية » حيث يُوَحِّدُ بين الله والكون (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر إلى سيرة الفارابي في بجموعة المقالات لمسيو منك (ص ٣٤١ وما بعدها) ، ولا سيما الجب النراجم الرائعة التي أدخلت إلى معجم العلوم الفلسفية في بدء الأمم فجمعها هذا المؤلف الفاضل في هذا المجلد ، وترى نظرات مسيو ريتر الإجالية (Gesch. der christ. Phil. 111 th. XI Buch على جانب كبير من الصواب ) .

<sup>(</sup>۲) طبیعیات ۲،۱، ص ۲۷ (طبعة ۱۵۵۳).

 <sup>(</sup>٣) تهافت النهافت ، - ابن طفیل : حی بن یقظان ، - وقد عرف روجر بیکن وجود
 هذه الحـکمة المشرقیة ، وهو یعدها آخر ما أظهر ابن سینا من آراء ( Opus Majus ، ص ٤٦ »
 طبعة جب ) .

وصَوَّب الغزاليُّ كتابه « تهافت َ الفلاسفة » ضِدَّ ابن سينا على الخصوص ، ولا مراء في أن الغزاليّ روحُ المدرسةِ العربية <sup>(١)</sup> الأكثرُ إبداعاً ، وقد تَرَك لنا ، في كتاب طريف (٢) له ، اعترافاتِه الفلسفيةَ وخُــبَرَ جَوَلانه في مختلف مذاهب زمانه ، وهو إذْ لم يَجِدْ من هـذه المذاهب مايرتاح له عَمَدَ إلى الشكِّ ، وهو إذْ لم يَجِدْ فِي الشُّكِّ مَا يُمْسِكُهُ أَلْقَى نَفْسَهُ فِي الزَّهِدِ وَنَشَدَ فِي الرَّقَصَاتِ الصَّوفية 'خَمَارَ فَكُره ، وهو إِذْ بَلَغَ ذلك تَلَبُّثَ بالموت والفناء ، ومن يعتنق التصوف عند زوال جميع الوسائل ، وذلك بعد أن يَتَفَلَّسَف ، يَغْدُ ، عادةً ، عَدَوَّ الفلسفة بلا هَوَادة ، ولما صار الغزاليُّ صوفيًّا حاول إثباتَه عجز َ العقل عجزاً جَذْريًّا وإقامةَ الدين على الشكِّ ، وذلك بِمُدَاورة يَتَفْتِن النفوس التي تـكون أشدَّ حماسةً منها حكمةً دامًا، وقد أَغْهَرَ الغزاليُّ في هــذا النضال من الفطنة الذهنية ما رُيْرِيرُ العَجَب، وقد بَدَأً حملتَه على مذهب العقليين بانتقاده مبدأً العلة على الخصوص ، ولم يَقُلُ هيومُ أ كثرَ من هـذا قَطَّ ، فنحن لا نُدْرك غيرَ حدوث الشيء مع غيره في آن واحد ، ولا نُدْرِكُ السببيةَ مطلقاً ، وليست السببيةُ أمراً غيرَ إرادة الله إذْ تَقْضِي بتعاقب الشيئين عادةً ، ولا وجودَ لسُنَن الطبيعة ، أو إن هـــذه السنن لا تُعَبِّر عن غير أمر اعتيادي ، واللهُ وحــدَه هو الذي لايتغيَّر ، وهــذا يَعْنِي إنــكاراً لــكلِّ علم ِ

<sup>(</sup>١) انظر إلى رسالة مسيو غوشه العلمية Ueber Ghazalis Leben und Werke ، التي اقتبست من مذكرات أكاديمية برلين لسنة ١٨٥٨ .

<sup>(</sup>۲) نفره مسيو شمولدرس في كتاب : رسالة في المذاهب الفلسفية لدى العرب ، وكان مسيو دو پاليا قد أخذ يحلله في مذكرة أكاديمية العلوم الأدبية والسياسية ، (جزء ١ ، ص ١٦٥ وما بعدها) لمل وما بعدها) ، وانظر في ٢٧٢ وما بعدها) لمل تعليل رسالة أخرى للغزالي من قبل مسيو هنزيغ .

كما تركى، ويُعدُّ الغزاليُّ من ذوى النفوس الغريبة التي لا تعتنق الدين إلاَّ مِثْلَ مِنْوالِ لامتهان العقل، ومع ذلك فقد ارتفعت صَيْحاتُ غيرُ ملائمة حَوْل صواب مشاعره، ومن ذلك ادعاء ابن رشد أنه هاجم الفلسفة إرْضاءً للمتكامين و إقصاء الرِّيب التي تعالت عيال سلامة اعتقاده (١)، ونَعْلَمُ من موسى الأرْ بُوني أنه ألَّف لأصدقائه رسالة سرِّية صغيرة تشتمل على حَلِّ للاعتراضات التي كان قد قد مها إلى الجمهور على أنها لا تُحلُّ (٢)، والواقع أنه يُوجَدُ لهذه الرسالة ترجمة ود قد مها العبرية في مكتبة ليدن (١)، ويُظهر ابن طفيل مناقضاته الدائمة ويثبت بكل جلاء أنه ألَّف كتباً فلسفية سِرِّيَّة حيث قال بمذاهب غير التي ألقاها على العوام، وقد قال :

وقد اتفق للغزالي نفوذ قاطع في الفلسفة العربية، فكان لحملاته أثر المناقضات المعتاد وأوجبت في ذهن الخصوم ضبطاً لا عهد لهم به حتى ذلك الحين ، وكان ابن باجّة أولَ من جَدَّ في إعادة اعتبار العقل حِياله ، وكان الغزالي قد أذل العلم وزعم أن الإنسان لا يَبْلُغ الكال إلا بعدوله عن ممارسة مَلَكا تِه العقلية ، فحاول ابن باجّة في رسالته المشهورة المعروفة بـ « تدبير المُتَوَحِّد » (٥) أن يُثبِتَ وصولَ الإنسان إلى

<sup>(</sup>۱) تهافت النهافت ، ص ۸۶ (طبعة ۱۵۲۰) .

دلتشه ، Catal. Codd. hebr. Bibl. Lips. دلتشه (۲)

<sup>(</sup>٣) شتاينشنايدر: Catal. Codd. hebr. Bibl. Lugd. Bat. ، ص 3 ،

<sup>(</sup>٤) پوكوك : حي بن يقظان ، پروم ، ص ١٩.

<sup>(</sup>ه) انظر إلى التحليل الذى قام به مسيو منك تبعا لرواية موسى الأربونى (مقالات ، ص ٣٨٨ وما بمدها ) .

<sup>(</sup> ٨ \_ ابن رشد )

الاتصال بالعقل الفعال نتيجةً للعلم وتتابع نُمُو المَلَدكات ، وقد أضاف إلى هده النظرية النفسية نظرية سياسية ، أي ضَرَّ با من النظام الذهني ، أو نَمُوذَحاً مثاليًا للمجتمع ، يَصِلُ الإنسانُ به إلى الاتحاد بلا جُهد ، و يُعَدَّ فَوْزُ النفس العاقلة على القسم الحيواني غاية جهود الحياة الخلقية ، ويتم عَمَلُ الحس بالصور المجسوسة التي تَصِلُ إلى العقل الهيولاني أو المنفعل فتتلقى الشكل والحقيقة من العقل الفعال ، ومتى بَلَغ الإنسان بالدرس والنظر كال حيازته لشعوره تَمَ له العقلُ المُسْتَفَاد وكمكت دائرة التطور الإنساني ، ولم يَبْق للإنسان غيرُ الموت .

وهذا المذهبُ العقليُّ الرفيعُ هو أساس مذهب ابن طفيل أيضاً ، وتَهْدِف روايتُهُ « حَيُّ بن يقظان » ، التي هي ضَرْبُ من رواية رُو بِنْسُن النفسية ، والتي نشرها پُو كُوك بعنوان « Philosophus autodidactus » ، إلى إثباتها كيف تَصِلُ مَلَكَاتُ الإنسان بقوتها الخاصة إلى نظام ما فوق الطبيعة و إلى الاتصال بالله ، وحَيُّ ابنُ بَقْظاَن مَشَاءِ صوفيٌّ على المنوال الإسكندريّ، ويُوجَدُ من العبارات فيه ما يكُوح ابنُ بَقْظاَن مَشَاءِ صوفيٌّ على المنوال الإسكندريّ، ويُوجَدُ من العبارات فيه ما يكُوح أنه تُرْجِمَ عن جَنْبليكَ حَرْ فيًّا ، وقد يكون هذا الكتابُ بين جميع آثار العرب الفلسفية ما يُمْكِنُ أن يُقدِّم إلينا أكثر من فائدة تاريخية ، فكان فريداً في حَظِّه، أي إن حَيَّ بن يقظان ، الذي تُرْجِمَ إلى الإنكليزية والهولندية والألمانية ، اعتنقه الأصحابُ المهتزون (١) كتابًا للفضل والتقوى .

وهكذا فإن الفلسفة التي نَفدَت في المشرق نالت رَوْنقاً جديداً في إسپانية الإسلامية بفضل ابن باجّة وابن طُفَيْل، ولكن مع اتَّسَامِها هناك، في الوقت نفسه، بسِمَةٍ من التصوف أكثرَ بروزاً مما هنالك بدرجات، ومع ذلك فقد كان، لوجدة

Quakers (1)

الوجود المَشَّائية في الأندلس قبل هذين العظيمين ، ممثلُ مشهورُ كان وجوده لُفْزاً لدى السكلاَسيين الذين يَذْ كُرونه في كلِّ صفحة ، ولدى النقد الحديث الذى لم يستطع حتى السنين الأخيرة أن يُخْرِجه من الخفاء ، وقد قام مسيو مُنْكُ (۱) بخدمة عظيمة لتاريخ الذهن البشرى حين بَيَّن أن Avicebron الذى مَثَّلَ دوراً كبيراً في الفلسفة النصرانية في القرون الوسطى لم يكن غيرَ سليانَ بن جبيرولَ (۲) الماكتي البهوديّ الذي عُيِّنَ مُلَحِّنًا للا ناشيد (۳) في الكنيس ، ولا سيا حين ا كُتَشَفَ في المكتبة الإمبراطورية (ن) ترجمة منبع الحياة العبرية واللاتينية ، بَيْدَ أن ابن جبيرول لم يكن في المكتبة الإمبراطورية في الفلسفة العربية في زمانه ، ولا في فلسفة أبناء دينه .

<sup>(</sup>۱) Literaturblatt des Orients ، رقم ۶۱ (لیبسے ک) ، و بحموعة مقالات فی الفلسفة الیهودیة والعربیة ، (باریس ۱۸۵۷ و ۱۸۵۹) .

<sup>(</sup>٢) لا يخلو نقل الاسم عن مشابهات ، فاسم Avicebron ، Aben Gebrol ، Ibn-Gebirol ، فاسم Avicebron ، Aben-Sina ، Ibn-Sina ، المرابة العام عن مشابهات ،

<sup>(</sup>۳) راجع إوالد و ديوك . Beitrage zur Gesch. der œlt. auslegung des Alt. Test ، مادة ابن جبيرول ، — اديلينك ، Beitrage sur Geschichte der Kabbala ( ليبسك ، ۱۸٤۲ ) ص ۲۶ ) .

<sup>(</sup>٤) عَبْر الدَكتور سيرلين على مخطوط جديد لمنبع الحياة بعد ذلك فى مكتبة مازارين ، Theol lahrb لبور وزلر ، جزء ١٥ ، الدفتر الرابع ، وجزء ١٦ ، الدفتر الأول .

#### ٢ – الفرق الإسلامية ، المتكامون

تَبْدُو الفلسفة العربية لنا على جانب كبير من النمطية ، و إذا عَدَوْتَ الغزاليُّ وجدتَ لجميع الفلاسفة الذين ذكرنا تعاقبَهم عينَ المِنْهَاج وعينَ الاعتبار ، وأن المذهب لا يختلف إلا بدرجة ما بَلَغ من تقدم قليل أوكثير ، وفي الفررَق الدينية التي صَدَرَت عن الإسلام ما يَجِبُ أن يُبْحَث عن تَفَنَّن العرب وشخصيتهم وعبقر يتهم (١) ، ولم يَكَدُ ثُورُنُ يَمُرُ على وفاة النبيّ حتى أُخذ الخصام يَفُتُ في عَضُدِ العقيدة التي أقامها ، وكان الاختيارُ والقَدَرُ أولَ أمر دَارتُ ضرورةُ النشاط الكلاميِّ حَوْلَه ، وأدار القَدَريون ( أنصار الاختيار ) والجَبَريون ( أنصار القضاء والقدر ) على حَقْل النزاع الأزلى هذا مابين النصوص والعقل من حرب طويلة ، وكانت صفاتُ الله جُذْوَةَ الخلاف الثانيةَ ، وما ساد الإسلامَ من توحيدٍ وثيق، وماكان من اهتمام دائم لمكافحة العقائد النصرانية في الثالوث والتجسُّد، ولتكرار سورة « أُقُلْ هو اللهُ أحدُ ، اللهُ الصَّمَدُ ، لَمْ يَلِدْ ، ولم يُولَدْ ، ولم يَكُنْ له كُفُوًّا أحــدْ " ، حَمَل النفوس على إعمال الذهن حَوْل هــذا المعنى ، ويأبى بعضُهم (المُعَطَّلَة) أن تَـكُون لله أيةُ صفة إيجابية تُعْزَى إلى الخاْقَ فيَجْعَلُون

<sup>(</sup>۱) انظر إلى پوكوك عن الفرق الاسلامية ، Specimen hist. Arabum (طبعة وايت ، أكسفورد ١٨٠٦) ، ص١٧ من المتن ، وص ٢٠٨ وما بعدها من التعليق ، — الشهرستانى : كتاب الملل والنحل ، طبعة عربية من قبل مستر و . كورتن (لندن ١٨٤٦) وترجمة مسيو هربروكر (هال ، ١٨٥٠ و ١٨٥١) ، — حاجى خليفة ، مقدمة كشف الظنون ، جزء ١ ، ص ع ج وما بعدها (طبعة فلوغل) ، وكتاب مسيو شمولدرس الذي يجب أن يراجع بشيء من التحفظ .

منه موجوداً نُجَرَّداً لا يُمْكِن أن يُوجَبَ له أَى منها ، وعلى العموم كان الفلاسفة والفِرَق الفلسفية على النقيض من أقانيم إله النصارى فتراهم على ذلك الرأى منكرين للصفات المنفصلة عن الذات الإلهية ، وكان الآخرون ، كالصِّفاتية والمُشَبَّهة ، يَجْعَلُون الله على صورة الإنسان ويَصْطَفُّون على مختلف درجات التشبيه ، وقد جَدَّ الأشاعرة في الجمع بين مذاهب الجبرية والصِّفاتية مع بعض القيود خشية السقوط في الجبرية المطلقة والتشبيه المادى ، وأما الحشوية فيرَوْن أن لله وجوداً بَدَنيًا وأنه يَسْكُن مكاناً معيناً ، فهو جالس على عرش وله رجلان ويدان إلخ.

فتجاه هـذه الاعتقادية المتطرفة أعْرَب الارتيابُ عن نفسه بفِرَق مختلفة إلى الغاية ، فكات الثَّامية يُنكرُون كلَّ معرفة متولدة من التأمل ، ولا يقولون بغير ما يُمَسُّ ويُنظَر ، ويُعَدُّون من المؤمنين الأشرار ، وكان التعليمية يَسْلُكُون سبيلاً آخر من الشكِّ فيقيمون يقين الشعور على سلطان رجل معصوم ، على سلطان الإمام ، وهم يختلطون تقريباً بالباطنية (قَبَّليِّي الإسلام) الذين يبحثون عن الحقيقة في الحروف والأعداد (۱) .

وأخيراً أسفر ضعف الإيمان السافر عن ظهور فرق في صميم الإسلام كالقرامطة والفاطمية والإسماعلية والدروز والحشاشين الذين تتألف منهم فرق على وجهين فيَجْمَعُون بين التعصب والسكفران، وبين التحلُّل والحمية الدينية، وبين جُراًة حرً الفكر وخُرافه العراف وعدم مبالاة المتصوف، والواقع أن هذه هي الصفة الغريبة اللازمة لقلة التصديق الإسلامي ، وهذا الجحود، إذ يَتَرَجَّح

<sup>(</sup>۱) دوساسی ، منتخبات عربیة أدبیة ، جزء ۲ ، ص ۲۵۰ .

مُذَبِدُباً بِينِ المذهب الدينيِّ والجاعة السِّرِّية ، ينطوى على أشدِّ ما يكون من فجور مُثِير و إلحاد جامح ، وذلك تحت ستارٍ من معرفة الأسرار ، ويقوم شعارُه على عدم الإيمان بشيء و إباحة كلِّ شيء ، ومع ذلك فإن السِّمة المبهمة لمختلف النَّعُوت التي يُطْلِقها المسلون على الجاحدين لا تَسْمَح لنا في كلِّ وقت أن نُمَيِّنَ جيداً نوع الآراء التي يَقدُّونها كُفراً ، وهكذا كان يختلط تحت اسم الزندقة (١) ما هو شائن إباعي من المذاهب التي صدرت عن بردزان ومَزْ دَك وَالمانوية وأحرار الفكر (أهل التحقيق) الذين لا يقولون بغير ما قام الدليل عليه ، ولا يُقرِق الهامة بين من هم على غير اعتقاده ، ومما كان يَحْدُث أحياناً أن يُلْحَقالزَّ نادقة بالضابئية والوثنية (٢).

وهذه هي النتائجُ الفريبة الناشئة عن هذا الغَليان الكبير الذي كانت تَعُومُ فيه جميعُ عناصر الإسلام فيا بين القرن الثاني والقرن الخامس من الهجرة ، وقد ضمَّ علمُ كلام المعتزلة العقليُّ الحرُّ إليه ذوى الاعتدال ذات حين ، ويُمثَلُ الاعتزال في الإسلام يُرو تِسْتَانيةَ شلا يرْما شر ، وذلك أن الوحي نتيجة طبيعية لملككات الإنسان ، وأن المذاهب اللازمة للنجاة هي من نابض العقل ، أي إن العقل يَنكُفِي للهداية إليها ، و إنه في كلِّ زمن ، حتى قَبْل الوحي ،أمكن الوصولُ إلى معرفتها، وكانت مدرسة البصرة ، وهي تحتُّ حماية العباسيين ، مركز عذه الحركة الإصلاحية

Zeitschrift der deutschen morgenlændischen في عن أصل هذه الكلمة في (١)

<sup>.</sup> ١٠٠٠ - ١٨٥٧ ، ص ٤٠٨ ، ص ٤٠٨ - ١٨٥٣ ، ص ١٨٥٣ ، ص ١٠٠٠ - ١٠٠٠ (٢) راجع دوساسى ، وسالة فى الديانة الدرزية ومنتخبات عربية أدبية ، جزء ١ ، ص ٣٠٦ ، وَجزء ٢ ، ص ٣٠٦ و ١٩١ و ٢٠٠٥ وما بعدها ، \_ وكذلك ترجمة تاريخ الساسانيين لميخوند بعد عصور الفرس الأولى ، ص ٣٠١ وما بعدها ، \_ وكذلك انظر إلى المجلة الآسيوية ، أكتوبر بعد عصور الفرس الأولى ، ص ٣٠٤ ، وإلى درس مسيو لونورمان الممتع عن الإلحاد فى الإسلام (المسائل التاريخية، الدرس الثامن عشم ) .

العظيمة التي تَجِدُ أَتَمَ مُعَبِّرٍ عنها في « رسائل إِخوان الصفا » (١) التي هَدَفَتْ إلى التوفيق بين الفلسفة والإسلام فظَهَرَ أنها لم تُرْضِ الفلسفة ولا أر بابَ الدين .

وهكذا فإنك إذا عَدَوْتَ دَراسة الفلسفة اليونانية وجدت الإسلام قد زَوَّدَ نَشَاطَ الأَذَهَانَ بَحْقَلِ وَاسع مِن المناقشاتِ العقلية التي يُطْلُقُ عليها اسم الكلام الذي هو مرادف للسِّكُلَّاسية (٢) تقريباً ، ولا يَنِمُ علم الكلام ، الذي وُجِدَ لدى المسلمين قبل إدخال الفلسفة اليونانية إليهم في عهد المأمون (٣) ، على مذهب خاص في البُداءة ، حتى إنه انطوى تحت هذه الكلمة ، أحياناً ، حريةُ نقاش عظيمة (٤) ، ولكن عندما حاق الخَطَرُ بالعقائد الإسلامية ، لِما نالت الفلسفة عظيمة (٤) ، ولكن عندما حاق الخَطَرُ بالعقائد الإسلامية ، لِما نالت الفلسفة أ

Zeitschrift der deutschen المجازة في المتازة في Zeitschrift der deutschen الفزالي ، الفزالي ، من المحدها ، راجع غوشه ، الفزالي ، من المحدها ، راجع غوشه ، الفزالي ، من المحدها .

<sup>(</sup>۲) تدل كلمة السكلام فى العربية على جميع معانى كلمة ، λόγος ، وتجد أصل هذه السكلمة ومعناها الدقيق فى ج . غولدنتال ، وذلك فى مذكرات أكاديمية ثينة ، جزء ١ ، ١٨٥٠ ، من ٤٣٢ م معالمة الدقيق فى ج . غولدنتال ، وذلك فى مذكرات أكاديمية ثينة ، جزء ١ ، ١٨٥٠ ، من ٤٣٢ م من ٤٣٢ م منالمة ، ص ٢٩٨ – ١٣٩ ، — Moslemen ، ص ٢٩٠ وما بعدها ، — شمولدرس ، رسالة ، ص ٣٩٠ وما بعدها ، — منك ، هر بروكر ، ترجمة الشهرستانى ، جزء ٢ ، تعليقات ، ص ٣٩٠ وما بعدها ، — منك ، مقالات ، ص ٣٩٠ وما بعدها ، وتعنى كلمة « المتكلم » العالم اللاهوتى الاعتقادى ، وهى خلاف كلمة الفقيه الذى هو حلال المشاكل ، وبالمتكلمين نقلت كلمة ، العالم اللاهوتى الاعتقادى ، وهى خلاف الطبيعة ١ ، ١٢ ، فصل ٦ ) ، وذلك فى الترجمة العربية التى استعملها ابن رشد .

<sup>(</sup>٣) تجد آثاراً لذلك منذ سنة ٧٧٠ ، انظر إلى المجلة الآسيوية ، أبريل -- مايو ١٨٥٩ ، ص ٢٧٩ -- ٨٠ ، تعليق ، وعلى رواية ذكرت فى هذا المؤصع تكون كلمة كلام مدينة فى أصلها لقبطى اعتنق الاسلام .

<sup>(</sup>٤) انظر إلى النبأ الرائع الذي رواه الخميدي وترجه مسيو دوزي ( المجلة الآسيوية ، يوليه ١٨٥٣ ، ص ٩٢ ــ ٩٣) ، وتجد بين المسائل التي وردت في مجموعة الفتاوي لابن رشد الجد ( تــكملة ، رقم ٣٩٨ ) مايدور حول صحة اعتقاد المتسكلمين .

من حُظُوةٍ ، تَغَيَّر دَوْرُ علم الكلام ، وقام على الدفاع عن العقائد المهاجَمة بسلاح الجدَل، وذلك كما حدث عندنا ، تقريباً ، لعلم اللاهوت الذي كان اعتقاديًّا في البُداءة فصار في أيامنا دِفاعيًّا (١) على الخصوص ، وغايةُ المتكلمين الرئيسةُ هي أَن رُيقاًم حِيالَ الفلاسفة خَلْقُ الْهَيُولَى وحدوثُ العالِم ووجودُ إلله يختار منفصل عن العاكم مؤثِّر في العالم ، وقد لاح لهم نظام الذَّرَّات ملائمًا للجِدال الذي أرادوا دَعْمَه فاختاروه وقالوا إن الله خَلَق الذرات و إن الله قادر ْ على إبادتها ، و إنه يَخْلُقُ ذراتٍ جــديدةً بلا انقطاع ، و إنه يؤثُّر في كلِّ شيء مختاراً مباشِراً ، و إِن كُلَّ شيء ما يُوجَدُ هو من صنعه حالاً ، وكذلك المُنفِيَّات ، أو الحوادث السلبية ،كالظلام والجهل ، هي من فِعْل الله في الجوهر الذي يعانيها ، كما أن الحوادث الإيجابيــة من فعله (٢) ، وهكذا فإن الله يَخْلُق الموت كما يَخْلُق الحياة و يَخْلُق الحركة ، وليست النفسُ ذاتُهَا غيرَ حادث يُديمُه الله بلا انقطاع ، ولا تقوم السببيةُ على سُنَن الطبيعة ، والله وحــدَه هو السبب، ولا يَرْ تبط أحــدُ الحادثين في الآخر حمّاً ، وقد يَـكُون مجموعُ العاكم غيرَ ما هو عليه ، وهذا هو المذهب الذي رأى المتكلمون أنه أحسنُ ما يعارِضون به مَشَّائيـةَ الفلاسفة (٣) ، أي المذهبُ الهزيلُ جدًّا

<sup>(</sup>۱) إليك معنى « الكلام » كما جاء فى التعريفات: « الكلام علم يبحث فيه عن ذات الله تعالى وصفاته وأحوال المكنات من المبدأ والمعاد على قانون الإسلام والقيد الأخير لإخراج العلم الإلهى الفلاسفة » ، ( طبعة فلوغل ، ص ١٩٤٠ ، ليبسك ، ١٨٤٥) ، \_ وتجد لابن خلدون تعريفاً مماثلا ( ساسى : منتخبات عربية أدبية ، ١ ، ٤٦٧ ) ، بيد أن تعريفات كهذه لاتلائم غير الاصطلاح الحديث لكلمة الكلام .

<sup>(</sup>٢) كان المعترلة الذين يعـــدهم ابن رشد من زمرة المتــكلمين دائمًا يعدون حتى الحرمان من الجوهر ، راجع تهافت التهافت ، ص ١١٩ .

<sup>(</sup>٣) انظر إلى « دلالة الحائرين » لابن ميمون ، فصل ٧١ وما بعده ، جزء ١ ، ص ٣٣٢ وما بعدها ، ( ترجمة منك ) .

لا رَيْب ، وذلك كجميع المذاهب التي تُدْرَك تَبَمَّا لمقتضيات الجدَل ، ولكن مع الوعظ بها لِما تنطوى عليه من مَظْهَر وضوح خادع يَفْتِن العوام ، فَضِدً هذا المذهب نَرَى ابنَ رشد وابنَ ميمون وآخِرَ مُمَّتَلِي الفلسفة العربية يَبْذُلُون جُهداً فائقاً لا يَنْفَع لغير إثباته ، مرة أخرى ، مقدارَ البَوْن بين الصِّيغ التي يَقْنَع بها إيمانُ العوامِّ والصيغ التي يؤدى العلمُ المستقلُ إلى تكوينها .

## ٣ - مُمْضَلَةُ أصل الموجودات ، الهَيُولى ، العلةُ الأولى ، العنايةُ الإلهية .

من الإنصاف أن يقال: إن الفلسفة العربية استطاعت أن تستخلص مُعْضِلاتِ المشائيةِ الكبيرةَ بِجُرْأَةٍ و بصيرة ، وأن تسعى لحلِّها بنشاط ، و يَلُوحُ لى بهذا أنها أرفعُ من فلسفتنا في القرون الوسطى التي كانت تميل إلى تقصيرِ المُعْضِلات وتناو لِها من الناحية الجدلية الدقيقة .

والواقعُ أن جميع روح الفلسفة العربية ، ومن ثَمَّ جميعَ الرُّ شدية ، تُلَخَّصُ في مذهبيْن ، أو في ضلاليْن كبيرين ، على حسب تعبير القرون الوسطى ، مرتبط أحدُها في الآخر ارتباطاً وثيقاً ومشتمليْن على تفسير المشائية كامل مُبْتَكر ، وها : قدمُ الهيّولَى ونظريةُ العقل ، ولم تعرِّض الفلسفةُ غيرَ افتراضين الإيضاح نظام الكوْن ، فمن جهة تعرِّض إلها مُريداً ذاتياً له من الصفاتِ ما يُعيننه ، وعناية إلهية ، وسببية اللكون ، نحو تعرَّض إلها مريداً ذاتياً له من الصفاتِ ما يُعيننه ، وعناية جهة أخرى تعرِّض هَيُولَى قديمة وتطوراً للأصل بقوته الكامنة ، وإلها الانها المهاية والمدالا الماية ، والمورا الله ، وسُننا ، وطبيعة ، ووجو با ، وعقلا ، وعدم وجود ذاتية المقل ، و بروز الفرد ، والدماجه مرة أخرى ، ويقوم الافتراض الأول على مبدأ الذاتية مُشاد به كثيراً ، ويَتُوم الافتراض الثاني على نظرة إجالية حاجبة كثيراً ، وتُرَّتُ الفلسفة العربية ، ولا سما فلسفة ابن رشد ، في الثاني من هذين الصنفين (١) .

<sup>(</sup>۱) كان ابن سينا يمرف الله بـ « حقيقة الموجودات » ، يشير مخطوطنا (ملحق عربى ٥٢٥ ، ص ٤٠ ) إلى وجود قائلين بوحدة الوجود في مصر حوالى القرن العاشر من الميلاد .

ومُعْضِلَةُ أصل الموجودات هي أكثرُ ما يَشْغَل بالَ ابن رشد ، وهو يَعُود إليها في جميع كتبه ، و بلَجَاجٍ جديد دائماً ، ولَكنه لم يَحْدُث أن تناولها بإيضاح فى مكانِ أكثرَ من تناوله إياها فى الشرح الأكبر للجزء الثانى عشر مما بعد الطبيعة ، قال ابنُ رشد : « يَدُور حَوْلَ أَصْلَ الموجودات رأيان مَتقابلان ، وتَدُور بين هذين الرأيين آرا؛ متوسطة ، و بعضُ هذه الآراء يُوضِحُ العاكم بالنموِّ ، و بعضُها الآخر يُوضحه بالخَلْقَ ، فأمَا أنصار النموُّ فيقولون إن التولُّد ليس سوى الصُّدور ، وسوى انقسام الموجودات إلى فِلْقَتين ، وليس للفاعل ، في هذا الافتراض ، عملُّ غيرُ استخراج بعض الموجودات من بعض وتفريق ما بينها (١) ، ومن الواضح، إِذَنْ ، أَن تُرَدَّ أَفِعالُه إِلَى أَعِمالِ الْمُحَرِّكُ ، وأما أنصار آلَخْلْق فيقولون إن الفاعل يُحْدِث الموجود من غير أن يحتاج لبلوغ هذا إلى هَيُولَى موجودة سابقًا ، وهذا هو رأى المتكلمين في ديننا ورأى النصاري ، كيوحنا النصراني ( جان فأويون ) الذي يَدُّعي أن إمكان الموجود الحخلوق لا يَكُون في غير الفاعل ، وأما الأراء المتوسطة فإنها تُرَدُّ إلى اثنين ، ولكن مع ذهاب الرأى الأول بدَوْره إلى شكلين نختلفين بعض الاختلاف ، و تَتَّفِق هذه الآراء على نقطة واحدة ، وهي أن التولد ليس سوى تحول الجوهر ، وأن كلُّ تولد يَفْترض فاعلاً ، وأنه لا شيء يتولَّد مالم يَكُنْ هــذا من مَثِيلِهِ ، والفاعلُ ، في الأول من هذه الآراء ، يَخْلُق الصورة ويَطْبَع هذه الصورة على هَيُولى موجودة، وتركى بين أنصار هذا الرأى مَنْ يَفْصِلُون الفاعل عن المِيُّولى فصلاً تامَّا و يُسَمُّونه « واهب الصور » ، وهذا هو رأى ابن سينا(٢) ومَنْ يَذْهبون

<sup>(</sup>١) راجع ما بعد الطبيعة ١ ، ١٢ ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) راجع تهافت التهافت ص ٣٥٠ .

إلى أن الفاعل غيرُ منفصل عن المُميُولَى تارة ، وذلك عندما تُحُدْث النارُ ناراً أو عندما يُحْدِثُ الإنسانُ إنسانًا ، وإلى أنه منفصلُ عنه تارةً أخرى ، وذلك كما يَحْدُث في ولادة الحيوانات والنباتات التي تَلِدُ من الَمْثِيل ، وهــذا هو رأى ثامسطيوس ، والفارابيّ على ما يحتمل، والرأئ الثالث هو رأى أرسطو، وَيَقُوم هذا الرأى على كُون الفاعل يَصْنَع بذات المَرَّة مُرَ كُبِّ الْهيُولَى والصورة ، وذلك بمنحه الْهيُولَى حركةً و بتحويله إياها حتى يَنْتَقِلَ إِلَى الفعل كُلُّ مَا فيها بحال القوة ، والفاعلُ ، على حسب هذا الرأى ، لا يَصْنَع غيرَ سَوْقِه إلى الفعل ما كان بالقوة وتحقيقِه اتحادَ اَلْمَيُولَى والصورة ، وهَكَذَا فَإِنَ كُلَّ خَلْقَ يُرَدُّ إِلَى حَرَكَةَ تَـكُونَ الحَرَارَةُ أَصَلَهَا ، وهذه الحرارةُ المنتشرةُ في الماء والتراب تُحْدِث الحيوانات والنباتات التي لا تُولَد من الْبَذْر (١) ، وَتُحْدِث الطبيعةُ جميعَ هذا بانتظام و إِتقان كما لو كانت مُسَيَّرَةً بعقلِ عالٍ و إن كانت مُجَرَّدةً من العقل ، والفيكر ُ هي ما يَدْعو به أفلاطونُ هذه الطاقةَ الوَكَّادة التي تَنَالُها العناصرُ من حركات الشمس والنجوم ، ويَرَى أرسطو أن الفاعل لا يَخْلُقُ أَيةَ صورة كانت ، وذلك لأنه إذا ما خَلَقَ صورةً أَمْكَنَ خروجُ شيء من المَدَم ، وهذا هو الخيالُ الباطل الذي تُعْرَض به الصُّورُ مِثْلَ مُخلوقة ، والذي حَمَـلَ بعض الفـالاسفة على الاعتقاد بأن الصور تَنْطُوى على شيء من الحقيقيّ وأنه يُوجَدُ مُعْطِ للصُّور ، وهذا هو عينُ الرأى الذي حَمَلَ المتكامين في الأديان الثلاثة الموجودة في أيامنا على القول بإمكان خروج الشيء من العدم (٢) ، وقد انْطَلق مُتَكَلِّمُو ديننا من هذا المبدأ فافترضوا وجودَ عامل واحــد

<sup>(</sup>۱) يقول العرب ، على العموم ، بنظرية التولد الذاتى بفعل التعفن والشمس ، انظر إلى رسالة « حي بن يقطان » لابن طفيل .

<sup>(</sup>٢) راجع « السماء والعالم » ص ١٩٧.

يُحْدِث جميع الموجودات بلا واسطة ، وجود عامل يقوم بعمله فى ذات اللحظة بما لا يُحْصَى من الأفعال المتقابلة المتباينة ، فعلى هـذا الافتراض لا تُحْرِق النار أبداً ولا يُبكِّلُ المه مطلقاً ، وكلُّ أمر يحتاج إلى خَلْق خاص مباشر ، وفضلاً عن ذلك فإن الإنسان إذا مارَمَى حجراً فإن الحركة لا تَصْدُر عن الإنسان على ما يَزْ تُعون ، بل تَصْدُر عن الفاعل الشامل (١) ، وهكذا فإنهم يُقوضون فاعلية الإنسان ، ولكن إليك مذهباً أكثر إثارة للدَّهش أيضاً ، وذلك أن الله إذا كان قادراً على إخراج شىء من العدم فإنه قادر على ردِّه من الوجود إلى العدم أيضاً ، وذلك أن الله إن أيضاً ، وذلك أن الله إن أيضاً ، وذلك أن الهلاك والولاد من صنع الله ، وأن الموت من خَلْق الله ، وأما يمن فَرَى ، على العكس ، أن الهلاك فعل من عَيْنِ طبيعة الولاد ، فكل عوجود يُحْدَث يَحْمِلُ فى نفسه الفساد بالقوة ، وليس على العامل ، فى الحَلْق والهلاك ، غيرُ إخراج القوة إلى الفعل ، وهكذا فإنه لا بُدَّ من قيام الأمرين بالقوة والفاعل ، فإذا لم يَكُنْ أحدُها لم يَكُنْ شى لا ، أو كان كلُّ فى حال الفعل ، وكلا والفاعل ، فإذا لم يَكُنْ أحدُها لم يَكُنْ شى لا ، أو كان كلُّ فى حال الفعل ، وكلا النتيجتين مستحيلة على التساوى \* » .

ويشتمل هـذا النصُّ الجوهرى على جميع مذهب ابن رشد ، وعلى أساس حِداله حيال المتكامين (٢) ، وليس الولادُ غيرَ حركة ، وتَفْتَرِض كُلُّ حركة مجالاً ، وهـذا الجال الوحيد ، وهذا المُمْكِن العامُّ ، هو الهيُولى المتصفةُ بقابلية التَّلَقِي ، ولكن مع تَجَرُّدها من كُلِّ خاصِّيّة إيجابية واستعدادها لتقبُّل أكثر التغييرات

<sup>(</sup>١) راجع تهافت النهافت .

<sup>(</sup>۲) انظر إلى تهافت التهافت أيضاً ، ويظهر ابن رشد أكثر تساهلا فى رسالته عما بين الشريعة والحكمة من الاتصال ، ص ۲ وما بعدها ، ص ۷۹ وما بعدها من المتن الذى نشره مسيو ج . ملر .

تضادًّا (١) ولا تَحْـتَملُ الْمُيُولَى اسماً ولا تعريفاً ، وهي ليست سوى المكن ، وهكذا فإن كلَّ جوهر قديمٌ بَهِيُولاه ، أَيْ بقوة وجوده ، ويَعْنَى القولُ بأَن الشيء ينتقل من العدم المطلق إلى الوجود قَوْلًا بحيازته استعداداً لم يَكُن له قَطَّ (٢) ، ولم تَكُن الْمُيُولَى مولوداً ، وهي غيرُ قابلةٍ للفساد (٣) ، ولا حَدَّ لسلسلة التوالدات من قَبْلُ ومن بَعْدُ ( ) ، أي إن كلَّ ممكن ينتقل إلى الفعل ، و إلَّا وُجِدَ فِي السَّكُونُ شَيْءٍ بَطَّالٌ (٥) ، ثم إنه لا يُوجَدُ فِي وسط القِدَم فرق بين ماهو ممكن وما هو موجود (٦) ، ولم يَسْبقُ النظامُ الفوضي ، ولا الفوضي النظامَ ، ولم تَسْبِقِ الحَرِكَةُ السَّكُونَ ، ولا السَّكُونُ الحَرَكَةَ ، والحَركَةُ قديمَةُ متصلة ، وذلك لأن علَة كلِّ حركة في حركة سابقة (٧) ، وفضلاً عن ذلك فإن الزمان لا يُوجِّدُ بغير الحركة ، ونحن لا تَقِيسُ الزمان بغير تقلُّبات الحال التي نلاحظها في أنفسنا ، ولو وَقَفَتْ حَرِكَةُ الكُون لانقطعنا عن قياس الزمان، أَيْ لَفَقَدُنا حِسَّ الحياة المتتابعة وحِسَّ الوجود ، ولا يقاسُ الزمانِ في أثناء النوم إلا بحركات الخيال ، فمتى كان النوم عميقًا جِدًّا وخَمَدت حركةُ الخيال تمامًا زال الشعور بالزمان،

Materia est una secundum subjectum, : الميك كيف يفسر زمارا رأى ان رشد والله الله كيف يفسر زمارا رأى ان رشد والله والله

<sup>(</sup>۲) ۱ طبیعیات ، س ۱۸ ، ۱۸ طبیعیات ، ۱۵۵۰

<sup>(</sup>۳) ۱ طبیعیات ، ص ۲۲ ، – ۸ طبیعیات ، ص ۱۹٤ ، – ۱۲ مابعد الطبیعة ، ص ۳٤۱ – ۱۲ مابعد الطبیعة ، ص ۳٤۱ – ۳۲ مابعد الطبیعة ، ص ۳۲۵ ، ۳۲۵ ، ۳۲۰ -

<sup>(</sup>٤) ٨ طبيعيات ، ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٥) ٨ طبيعيات ، ص ١٨٤ .

<sup>(</sup>٦) ٣ طبيعيات ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٧) ٨ طبيعيات ، ص ١٥٥ ـ ١٥٧ ، \_ السماء ، ص ١٩٧ ، \_ تلخيص مابعد الطبيعة ، ترجمة ٦ ، ص ١٩٧ ، \_ راجع أرسطو ، مابعد الطبيعة ٢ ، ص ٣٧٤ ، \_ راجع أرسطو ، مابعد الطبيعة ٢ ، ص ٣٧٤ ، \_ ( طبعة برنديس ) .

والحركةُ وحدَها هي التي تُتقدِّم وتؤخر في الدَّ يُمُومة ، وهكذا لولا الجركة ماكان أَيُّ تَطَوَّر مُتَوالٍ ، أي لم يَحْدُث شيءِ (١) .

ومن ثُمَّ لا يَسِيرُ المُحَرِّكُ مُحتاراً كما يَزْعم المسكلمون؛ وقد تَنَزَّلَ ابنُ سينا المتكلمين عن كثير فَتَصَوَّر لإرضائهم تقسيمه بين المكن والواجب، وقد وَضَع العاكم في صنف الممكن وافترض إمكانَ كُوْن العالم على غير ما هو عليه ، ولكن كيف يُسمَّى ممكناً ما سَكِبُه واجب والله إن الاختيار يفترض حدوثًا ، ولا داعى َ لِكُونِ الله حديثاً (٢) ، وما كان لِيُمْكِنَ العالَمَ أن يَكُون أكبرَ مما هو عليه أو أصغر ، وذلك لأن الهَوَى وحدَه هو الذي يَــكُون قد عَيَّن هذا المِقدار دُونَ ذاك (٢) ، ولا تَكُون المصادفة عِلَّةً فاعلة إلا عَرَضاً وعلى قِلَّةٍ ، ومع ذلك فإن عَزْوَ حوادث هذه الدنيا إلى المصادفة أدعى إلى القبول من كلِّ نظام ِ للأجرام السماوية ، و لِذا فإن أرسطو يتناول دِيمقراطيسَ ومن يؤيِّدون الرأيَ الأول بأشدَّ مما يتناول أنصارَ الرأى الثاني (١) ، و لِذَا فإن الله لا يَعْرُف غيرَ سُنَن الكُون العامة ، وهو يَأْبَه للنوع ، لا للفرد (٥) وذلك لأنه إذا ماكان عالماً بالجزئيِّ وُجِدَ إِحداثُ مستمرُ ۚ في ذاته ، وفضلاً عن ذلك فإن الله إذا كان يُدَبِّر كُلَّ شيء مباشرةً كان الشرُّ من عَمَله ، أو إنه يجب أن تُعْزَى إليه القدرةُ على صنع

<sup>(</sup>۱) ٤ طبيعيات ، ص ٨٢ ، ــ هذه العبارة من أبرع ماأتاه ابن رشد ، ففيها أتى بشعرح عن رقاد الأبصار المشابه لرقاد دوغالد ستيوارت .

اه الmpossibile est quod actio nova fiat per voluntatem antiquam - (۲) مطبعات ، ص ۹۹۹) ، راجع تهافت النهافت ، ص ۹۹ و ص ۳۳۳ .

<sup>(</sup>٣) السماء والعالم ، ص ١١٩ .

<sup>.</sup> ۲۰۲ س ، Expos. media in Phys. (٤)

<sup>(</sup>٥) تهافت النهافت ، ص ١١ و ١٣ ، — ١٢ ما بعد الطبيعة ، شرح ٣٧ .

المستحيل، وهذا يَتَضَمَّن تسليماً بمبدأ السُّفِسطائيين (1) وَ لِذَا فَإِن الرأى الوحيد الذي يُبَجَّل به الله هو الذي يَرُدُّ العناية الإلهية إلى كُوْنَها سَبَبَ الأشياء العامَّ، وبهذا الافتراض يُعْزَى إليه كلُّ ما في العالم من خيرٍ ما دام قد أراده، وعلى العكس ليس الشَّرُّ من عمله، بَلْ نتيجة الهَيُولَى المَقَدَّرةُ المعا كسة لمقاصده (٢).

ولا يَبْدُو لَى ابنُ رشد حتى الآن غيرَ شارح أمين ألْمَعَيَّ لأى أرسطو المُعَبَّرِ عنه في الجزء الأول والجزء الثامن من الطبيعيات، وفي الجزء الثاني عشر مما بعد الطبيعة، وبما أن الوجود عند أرسطو مؤلَّفُ من عنصر غير مُعَيَّن (الهيونيَ ) ومن عنصر مُعَيِّن (الصورة) فإن الهيولَى تكون، في مثل هذا الرأى، غيرَ محدودة وأساساً دائماً لكلِّ شيء، والهيولَى هي الممكنُ ، والممكنُ هو القديم (٢)، ولا ريب في إمكان مهاجمة هذا البرهان، وليس من الخطإ جوابُ المتكلمين القائل: إن خطأ كم هو في عَدِّ الإمكان أمراً حقيقيًّا، مع أنه لا وجود للإمكان، والإمكان أمراً حقيقيًّا، مع أنه لا وجود للإمكان، والإمكان النظرية تصورُّدُ ذهنيُ خالص لا حقيقة له مطلقاً (١)، وقد كان هذا حجة حيال النظرية الأرسطوطاليسية التي هي على شيء من الغلظة، ولكن مع عدم دَحْضِها الحقيقة المعيقة التي تصرُّح أساساً لهذه النظرية، أيْ عينية الأساس الدائم للأشياء وقدم أقيانُوس الوجود الذي تنتشر على سطحه خطوطُ الفردية المتموجة المتحولة دائماً.

ر ) ۲۶۱ من ۳۹۹ (طبعة ۲۰۱۰) ، \_ تهافت التهافت ، ص ۳۶۱ (طبعة ۲۰۱۰) ، \_ تهافت التهافت ، ص ۳۶۱ .

<sup>(</sup>۲) تكلم ابن رشد فى تهافت النهافت (ص ١٠١ و ١٠٢) عن العناية الإلهية على الطريقة العامية ، وبأسلوب فهم غير معتاد لديه ، بيد أن هذا الموضع غير تغييراً خطراً من قبل المترجم اليهودى .

<sup>(</sup>٣) راجع أرسطو ، ما بعد الطبيعة ١ ، ١٢ ، فصل ٦ (ترجمة كوزان ، ص ١٩٥ و.ا بعدها) ، --- برنديس : Aristoteles und seine Akad Zeitgenossen (برلين ١٨٥٧) ، 20 Halfte ، ص ١٠٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٤) شمولدرس ، رسالة ، ص ١٥٩ .

### ٤ - نظريةُ السماء والعقول

إِن أقصى البساطة التي نُدْرِك بها عالَمَ الغيب جَعَلَنا في وضع يَتَعَذَّر علينا معه أَن نُكُوِّن فَكْرَةً عن النظام الذي هو أَكْثُرُ تعقيداً بما يُوجَدُ في أديان القرون القديمة وفلسفاتها ، فالشياطينُ والعفاريت والغيلان والجِنُّ ومن إليهم قد توارَوْا جميعاً منذ دَحْرِ الآلهـة من قبَل الحقود أَكاَّم ، وذلك ببديهييَّته السِّكُلاَسية القائلة : « لا يَجُوز تكثيرُ الموجودات بلا سبب » .

و بَعُدَت الفلسفة العربية من الآزام جانب الاعتدال بذلك المقدار ، فما بين الله والإنسان من مسافة تَشْغَلُه سلسلة كثيرة ، قال ابن رشد : « تُشَايِهُ إدارة الكون والإنسان من مسافة تَشْغَلُه سلسلة كثيرة ، قال ابن رشد : « تُشَايِهُ إدارة الكون وأدارة ملكة يَسِيرُ فيها الجيعمن مركز واحد ، ولكن مع عدم كون الجيع من صنع الملك مباشرة \* » (1). وماكان العربُ ليرضو البيدا أرسطو العميق ، بإله الجزءالثانى عا بعد الطبيعة ، بهذا الإله الساكن المنفصل الذي هو مركز الكون ومدير العالم ونحر كه بجاذبية الخير والجال من غير أن يركي العالم ، أي بنيُوتُنية ما بعد الطبيعة البالغة البساطة ، ولم تَكُن لتَجد إلها مُعَيناً منفصلاً عن العالم كا له أرسطو، و إذا ما طبق اسم وحدة الوجود على المذاهب التي تَخشَي تحديد الله لم تَجِدْ معارضاً لوحدة الوجود مثل مذهبه ، وقد تلائم هذه الإلهيات مدرسة الطبيعيين كالمدرسة المشائية ، أي إن العالم الطبيعي يَرْغَبُ في تبسيط موضوعه و إبعاد كل ما يشابه المشائية ، أي إن العالم الطبيعي يَرْغَبُ في تبسيط موضوعه و إبعاد كل ما يشابه

<sup>(</sup>۱) تهافت النهافت ۳ ، ص ۱۲۱ ، \_ تلخيص ما بعد الطبيعة ، ترجمة ٤ ، ص ٣٩٥ . ( ٩ \_ ابن رشد )

الفَرَضيات فيُريدُ أَن يَجْعَلَ لله نصيباً مُقَرَّراً لمرةٍ واحدةٍ ويُقْصِيَه إلى أبعد مايمُكِن من مجال التجربة ، ولم يُمْكِن المدرسة العربية أن تَخْضَع لمبدأ بالغ هذه البساطة ، فوجَب إيجادُ وزيرٍ ما لهذا المَلكِ الخفِي كيا يَكونُ على اتصال بالسكون ، وهكذا فقد سُلكِ سبيل مؤدّ إلى ما يماثل « الخطاب الذاتي » لفيلُونَ ، أَى الى صورةٍ ، إلى مظهرٍ ، لقُومًى خفية في أعماق الوجود الذي لا حَدّ له .

ولا يَتَّقِقُ الفعلُ المنفعل إلا بقوةٍ فاعلة (١) ، ولا يُمْكِنُ إيضاحُ المكن بسلسلةٍ من العلل لانهاية لها (٢) ، ولا رَبْبَ في أن دائرة العلل لا تقف في وقتٍ ما، فالمطرُ يَخْرُج من السحاب ، والسحاب ، والسحاب أيخْرُج من البخار ، والنبات أيخْرُج من النبات ، والإنسان أيخْرُج من الإنسان بفساد الموجود المُولِد ، وذلك من غير أن يَجُوز في هذه السلسلة المتصلة تقديمُ وقت على آخرَ كنقطة انطلاق (٣) ، ولذا فأين يُبغَثُ عن سبب المركَّب ؟ لا يُمْكُن أن يَحْرُج من الواحد غيرُ الواحد ، فأين يُبغَثُ عن سبب المركَّب ؟ لا يُمْكُن أن يَحْرُج من الواحد غيرُ الواحد ، ويمُنكِن الموجود الواحد أن يَكُون حاصلاً مباشراً لله وعلى اتصال مباشر به ، وهذا الموجود هو العقل الأول (١) ، هو نُحَرِّكُ الكواكب الثابتة الأول ، هو ضرب من إله الفلسفة الأفلاطونية الخالق الذي لاينبغي أن يُبغَث عن مصدره في غير الفصل السابع من الجزء الثاني عشر مما بعد الطبيعة الشيء الترتيب والمختلط في المعطيات الإسكندرية ، أو المختلط ، على ما يحتمل ، في مذهب الأقاني في المعطيات الإسكندرية ، أو المختلط ، على ما يحتمل ، في مذهب الأقاني

<sup>(</sup>۱) ۲ طبیعیات ، ص ۳۱ ، — تهافت التهافت ، ۲،ص ۱۵۰ ، ــ راجع راڤیسون : رسالة عما بعد الطبیعة لأرسطو ، جزء ۱ ، ص ۶۲ و وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) ما يعد الطبيعة ، ١ ، ٢ ، ص ٠٠ .

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ٤ ، ص ١٥٢ ، ١٥٨ .

<sup>(</sup>٤) تلخيص ما بعد الطبيعة ، ٤ ، ص ٣٩٥ .

والكلمة الإلهية الذي كُوفِح بشدة من جهة ثانية ، وذلك عن تسوية تَجِدُ لما أمثلة كثيرة بين الفرق المتخاصة ، وليس هذا العقل الأول ، أى الحرّك الأول ، الذي هو الله عند أرسطو ، غير فاعل الكون الأول عند العرب ، غير هذا الفاعل الذي يُطْلِقُ العربُ عليه فَخْمَ التعابير التي حاول أرسطو أن يُعْرِب بها عن كيفية عَمَلِ العقل الإلهيِّ (1) ، وتَجِدُ في القرآن نفسه براهين على هذه النظرية ، وقد قيل : « أولُ ما خَلَقَ اللهُ العقل أله الغال » ، وعند ابن رشد أن أفلاطون لم يُرد أن يُعبِّر عن أمر آخر عندما قال بأسلوبه الحجازي إن الله خلق الملائكة صباحًا ثم خَلَد إلى السكون (٢) بعد أن ترك لهم أمر القيام بخَلْقِ جميع ما بقي ، وقد أبصر جالينوس عَيْنَ الحقيقة عندما تكلم عن هذه الصورة الكاشفة ما بقي ، وقد أبصر جالينوس عَيْنَ الحقيقة عندما تكلم عن هذه الصورة الكاشفة التي يُردَدُ إليها اسمُ الخالق (٢) بالحقيقة ، وكان كثيرُ من الفرق الدينية ، التي هي على شيء من المجوسية ، كالتعليمية والباطنية والصابئية ، تقول بمذهبٍ مشابه لذلك وإن العقل أولُ مخلوق وُلِد (٢) .

وقد قال أرسطو: « بما أن طبيعة النجوم من جوهر قديم ، و بما أن المتحرِّكَ قديمُ أيضاً سابقُ على المُحَرَّكُ ... فإن من الواضح أنه لا بُدًّ من وجود جواهر

<sup>(</sup>١) يكنى للاقتناع بذلك ان يقرأ تلخيص مابعد الطبيعة ٤ ، ص ٣٩٦ ، ومع ذلك فإن ابن رشد ، كما يظهر ، قد وحد بين الله والعقل الأول ذات حين ، وذلك لقوله : لا زيادة فى الطبيعة (المصدر نفسه ، ص ٣٩٧) .

<sup>(</sup>٢) مابعد الطبيعة ١ ، ١٢ ، ص ٣٤٤ ، ــ راجع تهافت التهافت ، ١٢ و ١٥ .

<sup>(</sup>٣) تهافت التهافت ٣ ، ص ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٤) شمولدرس: رسالة في المذاهب الفلسفية ٤ ص ٢٠٢٠

قديمة بطبيعتها ساكنة بذاتها على مقدار مايوجد من الكواكب السَّيَّارة... ويَكُون أحدُها الأولَ ، والآخرُ الثانيَ ، وذلك ضِمْنَ نظامٍ مطابقٍ لحركة النجوم فيما بينها » (١) ، وقال في مكانِ آخر : « نَعْلَمُ من أقدم الأخبار التي انتقلت إلى الأعقاب على شكل أُحْدُوثة أن الكواكب من الآلهة ، وأن الأُلُوهية تشتمل على جميع الطبيعة ، ولا يَعْدُو ما بَقِيَ حَدَّ الأُسْطورة ، ولكن المبدأ إذا ما استُخْلِصَ من ذلك لتأمُّله وحدَه ، فَعُدَّت الجواهرُ آلهةً ، رُنَّى أنها مذاهبُ إلهيةٌ حَقًّا ... » (٣) ، وهــذه اللَّمْحَة الغريبة ، التي تَلُوحُ مَذَ كُرَّةً بِفِيثَاغُورس وأفلاطون ، والتي ألقت ْ حيرةً في جميع الشُّرَّاح فلم يَخْشَ كثير من النَّقَّاد أن يَشُكُّوا في صحة الـكتاب الذي وُجِدت فيه<sup>(٣)</sup> ، هي الَمَّنُ الابتدائيُّ لنظرية العقول التي تؤلِّف إحــدى النِّقَاط البارزة في فلسفة العرب والتي خَلَطُوا بهاكثيراً من العناصر الغريبة وَفْقَ طريقتهم في التوفيق بين مختلف الفلسفات ، وبلغت فَرْضِيَّة نيُوتن الآلية من تغيير الأفكار حَوْل نظام الكُوْن تغييراً عميقاً ماتَبْدُو معه جميعُ مبادىء القرون القديمة والقرون الوسطى وعصر النهضة ، وديكارْتَ نفسِه في أمر « العالم» ، من أحلام جيلِ آخر ، ومهما يَكُنُ من جهودٍ نَبْذُل فإننا لن نَعْدِلَ عن أَفْكَارِنا الحديثة مختارين لنُدُرِك، أَى ْ لَكُيلًا نَجِدَ غيرَ معقولِ ، كتابَ « السَّاء والعالم » ورسالةَ الإسكندر في

<sup>(</sup>۱) مابعد الطبیعة ۱ ، ۱۲ ، فصل ۸ ( ترجمة کوزان ، ص ۲۰۳ ، \_ طبعة برندیس ، ص ۲۰۱ ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ( ترجمة كوزان ، ص ٢١٢ ) ، \_ طبعة برنديس ، ص ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٣) راجع ڤاشيرو: نظرية الأصولالأولى عند أرسطو، (كان١٨٣٦)، ص ٤٨ ومابعدها ــ راڤيسون: رسالة فى مابعد الطبيعة لأرسطو، جزء ١ ص ١٠٣ و ١٠٤ ــ پيرون وزيڤورت: مابعد طبيعة أرسطو، جزء ١ ، مقدمة ٨٨ و ٩١ ، وجزء ٢ ص ٣٦١ وما بعدها، ــ ميشله (من برلين): رسالة انتقادية لما بعد طبيعة أرسطو، ص ١٩٤ ــ ١٩٥٠.

« العالَم » ومقالةً « جوهر الأجرام السماوية » ، وذلك لأن إدراك تجانس الكُون كان سيئًا في تلك الأزمنة ، أي أنه ماكان ليُمْكِنَ غيرُ شمول النظام ذاته لجميع أقسام العالم ، وغيرُ كُوْن عين النــاموس الذي رُيعَيِّن في هذه الدنيا حركةَ الذرة يُهُيُّمن على حركات الأجرام السهاوية ، و لِذَا فإن ابن رشد غيرُ مسؤول عن كُوْن نظريته حَوْل السماء تَظْهَرُ لنا غريبةً لا يُمْكِنُ تَصَوُّرُها، وعند ابن رشد أن السماء موجودٌ قديمٌ غيرُ قابل للفساد شاملُ العمل بسيطٌ بلا ثِقُل متحركِمُ برُوح (١) ، فالحركةُ الدائرية لا يُمْكِن أن تَصْدُر عن غير روح ، مادامت الأجرام لا تتحرك إلَّا من الأعلى إلى الأسفل، وليست السماء مركبةً من الهيُولى والصورة ، وليست في المـكان إلا مصادفة (٢) ، وهي أكرمُ الموجودات الحية (٦) ، وإذا كان لا يُوجَدُ حَـدُ لله للهوام حركة السماء فإنها ليست كذلك من حيث الكميةُ (١)، وذلك أنه إذا ما أضيف كوكبُ واحــد إلى جِرْم ساوى وقَفَ هــذا الجِرْمُ حالًا ، وذلك لأن قياس قوته يَـكُون على نسبة جِرْمه تمامًا ، وهو إذا ما وَقَفَ لَحْظَةً لَمْ يُمْكِنِ الْمُحَرِّكَ الأُولَ أَن يعيده إلى الحركة ، وهو يَفْسُدُ بالسكون ، وتَفْسُدُ معه جميع الموجودات التي يقوم جوهرُها على الحركة<sup>(ه)</sup> ، و لِذَا فَإِنَّهُ لَيْسَ قَدَيًّا غَيْرَ قَابِلَ لَلْفُسَادِ بَطْبَيْعِتْهُ ، بَلَّ بَاسْتَمْرَارٍ فِعْلِ الْحُرِّكُ الْأُولُ ، وقد استطاع النبيُّ أن يقول : «كُلُّ شيء هالكُ إلا وجهَه » (٦) .

<sup>(</sup>١) جوهر الأجرام السماوية ، فصل ٥ ، \_ السماء والعالم ، ص ٦٧ .

<sup>(</sup>۲) ٤ طبيعيات ، ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) جوهر الأحرام الساوية ، فصل ٦.

١) جوهر الأجرام الساوية ، فصل ١

<sup>(</sup>٤) جوهر الأجرام السماوية ، فصل ٣ ، \_ السِماء والعالم ، ص ١٥١ .

<sup>(</sup>٥) جوهر الأِجرام السهاوية ، فصل ٦ ، ــ الـكون والفَّساد ، شوح ، ص ٣١٨ .

<sup>(</sup>٦) جوهر الأجرام السماوية ، فصل ٧ .

و إذا فالساء عند ابن رشد موجود حَي مؤلّف من عِد مدارات مُمثل أعضاء الحياة الجوهرية ، فالمُحرِّك الأول فيه يُمثل القلب الذي تُشِعُ الحياة منه إلى الأعضاء الأخرى (١) ، ولكل مدار عقله الذي هو صورته ، كما أن النّفس العاقلة هي صورة الإنسان ، ويتألف من هذه العقول المتتابعة سلسلة المحرِّ كات التي تنشر حركة المدار الأول حتى تنتهي إلينا ، والرغبة هي القوة المحرِّ كة التي تطيعها تلك العقول (٢) ، وتتحرك هذه العقول بلا انقطاع باحثة عن الأصلح ، ويكون إدراك هذه العقول في وذلك لأن الحركة ايست غير شوق إلى الأصلح ، ويكون إدراك هذه العقول في دور العمل ، ويمارس هذا الإدراك علم خارج الخيال والحس "(٣) ، وتتعارف هذه العقول ، وهي تعرف كل مايحد في المدارات الدنيا ، ومن تم يعرف العقل الأول معرفة تامة جيع مايجري في الكون .

وهكذا تحوّلت ، بين أيدى العرب ، لَمْعَنَه مبهمة حاثرة عير مرتبطة في بقية المذهب المَشّائي إلى نظرية في مبادى والكون الأولى غريبة ، كما يَجِب أن يُعتَرف به ، ولكن مع تماسك جميع أجزائها ببراعة ، ويَخْرُج جميع علم النفس لدى العرب من تطبيق هذه النظرية تطبيقاً خاصًا كما نَرَى ذلك .

<sup>(</sup>١) زيمارا : حلول متناقضة ، س ٢١٢ .

<sup>(</sup>۲) طبیعیات ۸ ، شرح ۸۰ ، \_ السماء والعالم ، ص ۱۲۰ ، \_ مابعد الصبیعة ، ۱۲ ، ۳۳۷ و ۳۰۱ .

<sup>(</sup>٣) سعادة النفس ، فصل ٥ ، \_ تهافت النهافت ، ١٦ disp. ، عس٥٣٠ ، السماء والعالم، ص ١٦ نفس ، عص٥ ١٦ ، عس٥ ٩٩٠ .

#### نظرية العقل لدى أرسطو

ليست نظرية أبن رشد حَوْلَ العقول الكُوْكَبية غيرَ شرح مُطُوَّل المجزء الثانى عشر مما بعد الطبيعة ، وليست نظريته فى العقل البشرى غيرَ الجزء الثالث من كتاب النفس الذى فُسِّر بدقة ، وما امتازت به الفلسفة من توفيق جرئ بين المذاهب الصوفية ومزج لها:

« و يُوجَدُ في أمر المعرفة عنصران مماثلان للهيُولَى والصورة ، أى يوجد مبدأ منفعل منفعل ومبدأ فاعل ، و إن شئت فقُلْ يُوجَدُ عقلان : الأول هَيُولانيُّ أو منفعل منفعل ومبدأ فاعل ، و إن شئت فقُلْ يُوجَدُ عقلان : الأول هَيُولانيُّ أو فعَال (παθητικός, ἐν δυνάμει, δυνατός, δυνάμενος) : الأشياء : (ἄν ἐντελεχεία ποιητικός) ، أى أن أحدها قابل أن يَكُون جميع الأشياء بتصَوَّرها ، وأن الآخر يَجْعَل الأشياء محسوسة ، ومن يَفْعَلْ فهو أعلى ممن يُعانى ، ولذا فالمقل الفعّال أنفقل المفقل المنفقل المفقل بالقوة ، والعقل الفعّال منفصل لا يتأثر ولا يَفْنَى (χωριστός,καὶ ἀποθής καὶ ἀμιγής, τῆ οὐσία ἄν ἐνεργεία) ، والعقل المنفعل هو ، على العكس ، فان ولا يستطيع أن يستغنى عن العقل الفعّال ، والواقع أن العقل الحقيق هو العقل المنفصل ، وهو الأزلىُّ السَّرْمديُّ وحدَه » (١)

وعن هذا المذهب نَرَى صدورَ نتيجة ٍ يُبْصِرُها الفيلسوفُ نفسُه و يَقْبَلُها ،

<sup>(</sup>۱) كتاب النفس ، ۱ ، ۳ ، فصل ه : ۱ ، طبعة ترندلنبرغ (ينا ۱۸۳۳) ، ص ۹۱ ، ــ ترجمة برتامى سنتيلر ، ص ۲۱ ۲ ، ــ څدنغان كستوس ، علم النفس لأرسُطو ، ص ۲۱ ۲ ــ ۲۱۳ ، ــ مرنديس ، Aristoteles und seine Akad. Zeitgenossen, 2e Halfte ، ص ۱۱۷۶ وما بعدها .

وذلك أن العقل بالفعل سابق لعقل بالقوة ، ومع ذلك فإن القوة في الفرد تَسْبِقُ الفعل (١) ، ولذا فليس في الفرد ما يجبُ أن يُبْحَثَ عن العقل الفعّال الذي يَسْبِقُ في الزمن حتى عَمَلَ التَّصَوُّر ، « ويَكُون العقل ما هو بالحقيقة عندما يكون منفصلاً فقط ، لا عندما يتصور تارةً ، وعندما لا يتصور تارةً أخرى \* » (٢) ، والعقل الفعال غير شخصي مطلق منفصل عن الأفراد مشترك بواسطة الأفراد ، وإذا ما تقدّمنا خُطوةً وَجَبَ أن نقول إن العقل واحد لدى جميع الناس ، وأن نعلن ما يسميه ليبنيتز الوحدة النفسية ، وهذه هي النظرية الوشدية ، ولم يحدث أن تُعلن ما يسميه ليبنيتز الوحدة النفسية ، وهذه هي النظرية الوشدية ، ولم يحدث أن وفلاسفة العرب ، حيا عَزَوْا إليه هذه النظرية ، لم يَفْعَلُوا غير استخراج النتيجة المباشرة من النظرية العروضة في الجزء الثالث من كتاب النفس .

وفضلاً عن ذلك فإنه يوجد من العبارات ما يؤيد هذا التفسير (٣) ، وذلك أن العقل يأتى من الخارج، وأنه قابل للانفصال عن الجسم أبدى عادم التأثر إلهي وأنه في النَّفْ على حِدَةً مستقل من الفرد كانفصال الأزلى عن القابل

<sup>&</sup>quot; الله كا من ۱۲ ، من العدها ، طبعة ترندانبرغ ، ص ۹۱ ) ، — راجع ما بعد الطبيعة ، ۱۲ ، ۱۲ ، طبعة ترندانبرغ ، ص ۹۱ ) ، — راجع ما بعد الطبيعة ، ۲ ، ۱۲ ، فصل ۲ ، ۲ ، وما بعدها ، طبعة برنديس .

<sup>(</sup>٢) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، فصل ٥ : ٢ .

<sup>(</sup>۳) راجع کستوس ، علم النفس لأرسطو ، ص ۲۱۵ — ۲۱۶ ، ۲۸۲ ، ۳۰۷ — ۳۰۸ ، ۳۳۳ ، ۳۰۸ ، ۳۰۸ ، ۳۰۸ ، ۳۰۸ ، ۳۰۸

Λείπεται δὲ τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπεισιέναι καὶ θεῖον εἴναι μόνον (٤)  $(1 + 1)^2 + 1$  ( انفس ، ۲ ، انفس ، ۲ ، الغس ، ۲ ، العم کتاب النفس ، ۲ ، العم کتاب العم کتاب

۱ ، فصل ٤ : ١٤ .

للفساد (۱) ، فكا نه من غير جنس النفس (۲) التي تُعَدُّ دراستُها من اختصاص عالِم ما بعد الطبيعة ، لا من اختصاص العالِم الطبيعي (۳) ، والذي يُسْتَخْرَج من جميع هذا هو نظرية مشابهة لنظرية ملبرانش ، أي ضَرْب من العقل غير الشخصي الذي يُنيِرُ جميع الناس و يَكُون الكلُّ به محسوساً ، وهذا هو تفسيرُ مُعْظَم شُرَّاح اليونان كالإسكندر الأفروديسي و والمسطيوس و فيليُون (۱) وجميع العرب بلا استثناء.

ولا رَيْبَ فَى أَن مِثْلَ هذه النظرية قليلُ الملاءمة لروح المَشَّائية العامِّ ، بَيْدَ أَن هذه ليست أول مرة أَدخل أرسطو فيها نُبَذًا من مدارس قديمة إلى نظامه ، وذلك من غير أن يُكلِّف نفسه عناء التوفيق بينها و بين لَمَحَاتِه الخاصة ، ولا مراء فى أن جميع نظرية العقل هذه اقْتُبِسَتْ من أَنكُساغورس ، وقد ذَكرَ أرسطو نفسه ذلك (١،٣، فصل ٤:٣) ، وقد حَفِظَ لنا سَنْبلِيقُوس نُنبُذَةً طويلة عن هذا الفيلسوف تامَّة الشَّبَه بعبارة كتاب النفس التي نحاول إيضاحَها (٥) ، وتركى

<sup>(</sup>١) كتاب النفس ، ١ ، ١ ، فصل ٤ : ١٤.

<sup>&</sup>quot;Εοικε ψυχῆ, γένος ἔτερον εἶναι, καὶ τοῦτο μόνον ἐνδέχεται (Υ) χωρίζεσθαι, καθάπερ τὸ ἀίδιον τοῦ φθαρτοῦ ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) , — ( ? ) ,

<sup>(</sup>٣) كتاب النفس ، ١ ، ١ ، فصل ١ : ٢ .

<sup>(</sup>٤) هذا ما يفهمه بين المعاصرين ترندلنبرغ ، ص ١٧٥ و ٤٩٢ ، وراڤيسن ، جزء ١ ، ص ٥٨٥ و ما بعدها، وبروكر، جزء ٣،ص ١١٠ ، وتيدمان . Geist der spec. Phil ، جزء ٤، ص ١٤٠ وما بعدها .

Νόος δὲ ἐστι ἄπειρος καὶ αὐτςοκρατές, καὶ μέμικται οὐδενὶ χρήματι, (٥)
. (٤٦٧ عند ترندلنبرغ ، ص ٤٦٧) ἀλλὰ μόνος αὐτὸς ἐφ' ἑωυτοῦ ἐστι

في الجزء الثامن من الطبيعيات (١) أن عَيْنَ النظرية عُرِضت بصراحةٍ كَمَا عَرَضَهَا أَنَكُساَغُورس.

وقد مُحِلَ على تفسير ابن رشد في رسالة بارعة عُرِضت على كلية الآداب بباريس (٢) ، فرُفِي فيها أن العقل الفعال عند أرسطو ليس سوى مَلَكة في النفس ، و إذا لا يَكُون العقل المنفعل غير تقبل الصَّور والخيالات ولا يَكُون العقل النفعل غير تقبل الصَّور والخيالات ولا يَكُون العقل الفعل غير استقراء حَوْل الصور والخيالات واستخراج أفكار عامة منه ، وهكذا وُفِّق بين النظرية التي عُرضت في الجزء الثالث من كتاب النفس ونظرية التلخيصات الثانية حيث يَظْهَر أن أرسطو يَرُدُّ شأن العقل إلى الاستقراء الذي تُعَمَّ به أمور الإحساس ، ولا أكثم أن أرسطو يَعدُّ العقل أمراً خُصَّ به الإنسان غالباً كما يَلُوح ، وما النزم تكراره من كوْن العقل هو المعقول بعينه ، وأن العقل ينتفل إلى الفعل عند ما يتحول إلى الموضوع الذي يُقكرُ فيه (٢) ، يَصَعُبُ التوفيقُ بين هو بين الافتراض القائل بعقل منفصل عن الإنسان ، ولكن من التوفيقُ بين مختلف لَمَحَات القدماء على الخطر ، كما يُلُوح لى ، أن يُوفَق ، اعْتِسافًا ، بين مختلف لَمَحَات القدماء على هذا الوجه ، ومن عادة القدماء ، غالبًا ، أن كانوا يتفلسفون من غير أن يتقيدوا بمهاج هذا الوجه ، ومن عادة القدماء ، غالبًا ، أن كانوا يتفلسفون من غير أن يتقيدوا بمهاج

<sup>&#</sup>x27;Αναξαχόρας ὀρθῶς λέγει, τὸν νοῦν ἀπαθῆ φάσκων καί ἀμιγῆ εἶναι (١)
. (طبیعیات ۸ ، ۱ فصل ه )

<sup>(</sup>٢) ج. دنى ، مذهب أرسطو العقلى ، (باريس ١٨٤٧).

Δυνάμει πώς ἐστι τὰ νοητὰ ὁ νοῦς, ἀλλ' ἐντελεχεία οὐδέν, πρὶν αν νοῆ (٣) (كتاب النفس ١، ٣، فصل ٤: ١١) ، راجع ما بعد الطبيعة : ٨، فصل ٧ و٩، كتاب النفس ١، فصل ٣ و١، ٢ فصل ١ و١، ٣، فصل ٥ ، — كستوس : علم النفس لأرسطو ٢٠٠، ٢٨٤ ، ٣٣٣ ، — راڤيسون : ما بعد الطبيعة لأرسطو ، جزء ١، من ١٠٠ و ١٩٩٩ .

معالجين عين الموضوع وَفْقَ ما يَعْرِض لهم من الآراء أو وَفْقَ الآراء التي عُرِضت عليهم من قبل مدارس سابقة ، وذلك من غير أن يَشْغُلُوا بالهم بما يُمْكِن أن يُوجَد بين قطع النظرية من تنافر ، فلا ينبغى أن يحاول التوفيق بينها ما داموا أنفسهم قليلي الاكتراث لهذا التوفيق ، والأفضل أن يُصَرَّح ، كا صَنع بعض النُقَّاد ، بدَسِّ جميع الفِقَر التي لا يُمْكِن أن يُوفَق بينها و بين الأخرى ، وعندى أن نظرية التلخيصات الثانية ونظرية الجزء الثالث من كتاب النفس تعرُّضان ، من غيرأن تتناقضا ، لَمْحَتَيْن منفصلتين انفصالًا عميقاً مختلفتين مصدراً حَوْل أمر العقل .

ولا رَيْبَ في أن نظرية العقل التي عُرِضت في الجزء الثالث من كتاب النفس إذا ما تُرْجِمَتْ إلى لغة عصرية ، وخُلصّتْ من قوالب الأسلوب الأرسطوطاليسي الجوهرية ، انتهيي إلى نظرية في المعرفة مشابهة للنظرية التي نالت موافقة جميع ذوى النفوس الفلسفية منذ نصف قرن ، وليس علينا إلّا أن تحمل أرسطو على القول : لا بُدّ للعمل العقلي من أمرين : (١) انطباع من الخارج يتلقاه العامل المفكر حيال مُعْطَى الحِس ، ويَمْنَحُ الحِسُ المفكر ، (٢) رد فعل من العامل المفكر حيال مُعْطَى الحِس ، ويَمْنَحُ الحِسُ في القيل الفكر ، والعقل ، أو العقل المَوْض ، يَمْنَح الصورة ، بَيْدَ أن هذا المنهاج في التوفيق خَطِر دامًا ، فيجب تَلقّى نَهُج القدماء كما هي وعَدُّها من حواصل في البشري الطريفة ، وذلك من غير أن يحاول إيضاحها وَفْقَ مبادئ الفلسفة الحديثة .

والخلاصةُ هي أن نظرية العقلِ المَشَّائية ، كما صدرت عن عمل الشُّرَّاح، تتألف من خمس قضايا: (١) تفريق بين عقلين ، (٢) عدم قابلية أحدهما للفساد، وقابلية الآخر للفساد ، (٣) تَكَثُّل العقل الفَعَّال خارجَ الإنسان مِثْلَ شمس العقول ، (٤) وَحدةُ العقل الفَعَل ، (٥) اتحاد العقل الفعال بآخر العقول الدنيوية ، ولا ارتيابَ في رأى أرسطو حَوْلَ القضيتين الأوليين ، وهو واضح لا جدال فيه حَوْل القضية الثالثة ، وأما القضيتان الأُخْرَيان فهما من وَضْع الشُّرَّاح الذين رَأُوا إِمكانَ إِكَالهم نظريةَ المعلم بالاستقراء والتوفيق .

### ۳ تقدم هذه النظرية لدى شارحى أرسطو من اليونان

يَظْهَرُ أَن تلاميذَ أرسطو المباشرين ، ثؤفرسطس وأرسطوخْسِن ودقْيَارق و إستراطن ، لم يَشْغَلُوا بالهم كثيراً بالنظرية الْمُبَيَّنَة في الجزء الثالث من كتاب النفس، وليست النفسُ عندهم غيرَ الصوت الناشيء عن تركيب أجزاء الجسم، وما كان ليُمْكِنَ نظريةَ العقل المَحْض أن تنال مكانًا في منهاج كيميلُ إلى الدهْرِية كشيراً ، وعلى العكس تَجِدُ هـذه النظرية تفصيلاً طويلاً لدى الإسكندر الأفروديسيّ ، وليس العقل الفَعَّال ، الذي يُدْعَى الْهَيُولانيَّ ( الماديّ ) فما بعــد ، شيئًا بالفعل ، بل بالقوة (١) ، وذلك بما أنه ليس شيئًا بقوته الخاصة قبل التصور فإنه يتحول عنــد التصور إلى الشيء الْمَتَصَوَّر، و لِذَا فليس العقل الهيولانيُّ غــيرَ قابلية (ἐπιτηδειότης) تَقَبُّل الصور ، وذلك كاللوح الذي لا يُوجَدُ عليــه شي؛ مَكْتُوبِ ، أُوكَالْذَى لَمْ يُكْتَبُ عَلَى اللَّوحِ بَعْدُ ، وذلك لأن قياسَه باللوح نفسه كَمْنَى قياسَه بشيء جوهري ، مع أنه ليس إلا بالقوة (٢) ، ويَكُون أمرُ المعرفة بواسطة الله الذي يَتَفَلَّب على الخاصِّيَّة الفردية كما لوكانت أداةً ، ولِذَا فإن العقل الفَعَّال ، عند الإسكندر ، هو الله ذاتُه ، بَيْدَ أن الله لا يكون غيرَ ذي صلة عابرة

<sup>(</sup>١) ترندلنبرغ ، كتاب النفس ، ص ٤٨٦ .

<sup>&#</sup>x27;Εοικώς πινακίδι άγράφω, μᾶλλον δὲ τῆς πινακίδος άγράφω, άλλ' (Υ)
οὐ τῆ πινακίδι αὐτῆ αὐτὸ γὰρ τὸ γραμματεῖον ἦδη τι τῶν ὅντων ἔστιν
L. C.).

النفس ، وهو ليس سوى سبيها الحرِّكِ الخارجيِّ ، وهو لا يَمْنَعُهُا من الرجوع إلى العدم ثانية (١) .

وُ يُمْكِنُ عَدُّ الإِسكندر الأفروديسيُّ أولَ عاملٍ فيما اتَّفْقَ لنظرية الجزء الثالث من كتاب النفس من أهمية عظيمة في قرون الفلسفة اليونانيـة الأخيرة ، وفي جميع القرون الوسطى ، ونَعْلَمُ من ثامسطيوسَ أن هـذا النصَّكان سبباً لجدالٍ لاينتهى ، ودَحَض فِلُو يُونُ في هذا الموضوع جيشًا من الْمُشَاقِّين (٢) ، وعند "المسطيوس، كما عند الإسكندر، أن العقل المنفصل هو خارج الإنسان، وكان قد وَضَع · بجلاء مسئلة وَحدة العقل أو تَعَدُّده ، فقال إنه واحدُ في مصدره ، أي في الله ، و إنه متعدد " بالأفراد الذين يشتركون فيه ، شأن الشمس التي تَنْشُر من مركز واحد ما لا يُحْصَى من الأشعة (٣) ، ويَتُوق العقلُ المنفعل إلى الاتصال بالعقل الفعال كما يَتُوق كلُّ شيء إلى كماله ، ولم يُدْخِل سنبليقوسُ إلى النِّقَاشِ أَيَّ عنصر جديد ، فالعقلُ المنفعلُ هالك أن كُكُلِّ من يَحْياً حياةً متعاقبةً ، وهو متى تَحَرَّكُ اتَّحَدَ بالشيء المتصوَّر (١٠)، ويُعَدُّ فِلُو يُون أكثرَ ابتكاراً ، ولكن مفسراً أقل إخلاصاً ، وعنده أن النفس غير كَ هَيُولَا نِيةِ بسيطة خالدة (θεῖα, καὶ ἀσώματος, καὶ ἀπαθής) ، ومتى كان العقل في حال الفعل وجب اتصالُه بالشيء المتصوَّر، وليس العقل شيئًا غـيرَ عقل البشر بأُسْرِه ، وقد قال أرسطو ( ١ ، ٣ فصل ٥ : ٢ ) إن العقل يَتَصَوَّرُ دامًا ،

<sup>(</sup>١) راڤيسون : رسالة في ما بعد الطبيعة لأرسطو ، جزء ٢ ، ص ٣٠٢ ، -- زيمارا ، . ۱۷۸ و Solut. Cont.

<sup>(</sup>۲) برتامی سنتیلر ، رسالة النفس ، ص ۳۰۵ ، تعلیق .

<sup>(</sup>٣) ترندلنبرغ ، ص ۹۳ ٠

Πᾶς νοῦς ὅταν ἐνερ $\gamma$ ῆ, ὁ αὐτὸς ἐστι τοῖς νοουμένοις, καὶ ἐστιν (ε). (المدر نفسه) ἄπερ τὰ νοούμενα

أى إن البشر ، كما قال فِلُو يُون مضيفاً ، يَتَصَوَّر دائماً كما يُمْكِنُ أن يقال ، على رأى ، إن الإنسان يحيا دائماً ، لأن البَشَر يحيا دائماً (١) ، ثم إن نظرية العقل ، كما جاء في كتاب اللاهوت المُزَوَّر على أرسطو (٢) ،قد عُرِضتْ على وجه كثير الشَّبة بالنظرية التي سنراها عند العرب ، ويقوم شأنُ العقل الفعال على تمحيص مُعطَى الحِسِّ جعلاً له محسوساً ، وهو الواسطةُ (كلةُ الله ) التي يَحْلُق الله بها العالم ، والله أن يُنيرُ في نَفْسِ الإنسان ، ونَفْسُ والله المعالى تُنيرُ في نَفْسِ الإنسان ، ونَفْسُ الإنسان ، ونَفْسُ الإنسان ، ونَفْسُ لا رُوحَ لها .

وهَيْهَاتَ ، مع ذلك ، أن يَكُونَ هـذا الرأى القائلُ بالعقلِ الوحيد العامِّ خاصًّا بالمدرسة المَشَّائية حَصْراً ، فجميعُ القرون القديمة ، منذ زمن أَنَكُسا غُورس ، سَمَّتِ العقلَ بمبداً الكُون الروحاني (٣) ، وقالت مدرسةُ الإسكندريةُ كلَّها إن العقول الخاصة تَصْدُر عن العقل العام (٤) ، غير أن الواقعية الغليظة التي حَمَلها آباء الكنيسة اللاتينية إلى علم النفس على الخصوص ، وطريقتهم البارزة في مقابلة

Οὐ γὰρ τὸν ἕνα τῷ ἀριθμῷ νοῦν λέγομεν ἀεὶ νοεῖν, ἀλλ' ὅτι ἐν (١)
. (٤٩٠ ترندلنبرغ ، ص ٥٠) ὅλῳ τῷ κόσμῳ ὁ ἀνθρώπινος νοῦς ἀεὶ νοεῖ

 <sup>(</sup>۲) افظر إلى التحليل الممتع الذي قام به مسيو راڤيسون على ما بعد الطبيعة لأرسطو ، جزء ۲ ،
 ص ۶ ٤ ٢ وما بعدها .

<sup>-</sup> V ( \ · ·

<sup>(</sup>٤) راجع راڤيسون ، جزء ۲ ، ص ٠٠٤ — ٥٠٥ ، ٣٤٥ — ٥٣٥ .

الجسم والروح مِثْلَ جوهر بن متعانقين (١) ، ساعدتا على إظهارهم مسئلة وَحدة الأرواح ، أَجلُ أثارها القديس أُوغُسْتَنُ بلباقة ، ولكنه اجْتَنَبَ ، وَفْقَ عادته ، أن يجيب عنها فى نص طريف اشتمل عليه كتابه « مقدار النفس » (٢) وقد أُبْر زهذا النصُّ فى القرن التاسع ، وغَدَا موضعاً لجدال عنيف فى دَيْر كُورْبِي ، وقد زَعَمَ راهب هبر ني اسمه مَكا ريوس سكُوتُوس أنه استخرج منه مذهب الوَحْدة النفسية ، فأَطْلَع على آرائه هبر نيا آخر فى ذلك الدير لم يُحْفَظُ لنا اسمه ، وقد ناهضه الراهب بكُور بي ، رَثْرَ المن ، الذى هو من أشهر كتاب القرن الحادى عشر ، فى رسالة اعتقادية فى بدء الأمر ، ثم وَضَعَ أَسْقُفُ بُو قِه ، بناء على رجاء أودُون ، كتابا في ضداً ، يقو ني استناداً إلى مخطوط لِسَانْ إلْوا التُوريُونَ ، وقد عامل رَثر امْنُ النّويُونَ استناداً إلى مخطوط لِسَانْ إلْوا النّويُونَ » وقد عامل رَثر امْنُ خصمة مِثْلَ ضالَ أَجْدَرَ به أَن تَزْجُرَه السلطة من أن يُقْرَع بالحجة ، وقد خصمة مِثْلَ ضالَ أَجْدَرَ به أَن تَزْجُرَه السلطة من أن يُقْرَع بالحجة ، وقد

<sup>(</sup>١) انظر إلى مؤلفات كلوديان مامرت على الخصوص ٠

<sup>(</sup>٢) فصل ٣٢ (معارضة ،جزء ١ ، ص ٤٣٤ ، طبعة ١٦٧٩ ) .

<sup>(</sup>٣) مايون ، Acta SS. Ord. S. Bened ، قسم ٤ ، مطلب ٢ ، المون ، ١٤٠ ، حوم سليه : تاريخ مؤلني ، Annales Ord. S. Bened. ، جزء ٣ ، ص ١٣٩ — ١٤٠ ، حوم سليه : تاريخ مؤلني المكتيسة العام ، جزء ١٩ ، ص ١٠٩ ، س إ ١٠ دوبان : المكتية المكتيبة القرن التاسع ، المكتيبة العام ، جزء ١٠ ، ص ١٠٩ ، س ٢٥٧ — ١٥٠ ، جزء ١٠ ، ص ٢٥٧ ، حزء ١٠ مل ٢٥٠ ، حزء ١٠ ، ص ٢٥٠ ، حومن السهو كانت كتابة مكاريوس سكوتوس من قبل فبريسيوس خالطاً هبرني القرن التابيع ببند كتي فولد القرن الحادي عشر على هذا الوجه ، ويقترح مابيون ومؤلفو تاريخ الأدب الفرنسي توحيد ما بين مكاريوس سكوتوس بسكوب إريجين أو بمكاريوس الذي أهدى إليه رابان مور كتابه المسمى . Comput .

<sup>(</sup>ع) ، Catal. mss. Angltæ et Hiberniæ, mss. Coll. S. Bened کنتا بریغ ، وقم ۱۰۹۷ ، عموعة سیدنی سوسکس ، رقم ۷۳۶ ، مجموعة س. ترینیت ، ۱ ، apud. Dubl. ۱ ، مجموعة سیدنی سوسکس ، رقم ۷۳۶ ، مجموعة س

استدرجه إلى القول بأنه لا يُوجَدُ في العالَم غيرُ إنسانِ واحد وروح واحد ، فوجد أن هـذا الضلال من الاستحالة ما يستحقُّ صاحبه أن يُسَمَّى بَقَارْ يُوس ، لا مَكارْيُوس () ، ومع ذلك فإن هذا المذهب لم يَكُن نادراً لدى الهبر نيين كما يظهر ، فمن يُ قوانين الكنيسة الهبر نية ، التي تُوجَدُ في مخطوط بأساس سان جر من (رقم ١٢١ ، مسطور في القرن الثالث عشر ) () ، تشتمل (ص١٨٦ مسلور في القرن الثالث عشر ) على فصل عن النفس حيث نُوقِش كثير من المسائل التي يَظهر أنها تتعمل بأضاليل مَكاريُوس ، وذلك إلى أن ذات المذهب مذكور في بيد () ، وموجود في بيد () ، وموجود في بيد () ، وموجود في بيد الله الله المنافيين وأفلاطون () .

Quoniam non beatus, sed stultus et ebrius talia somniavit. (1)

<sup>(</sup>۲) نشر قسم من هذه المجموعة الثمينة من قبل داشيرى ( Spicit جزء ۱ ، ص ٤٩٢ ) ، و نشر قسم منها من قبل مارتين ( Thes. Anecd ، جزء ٤ ) ، بيد أن الفصل الذي نتكلم عنه هنا بق غير مطبوع .

<sup>. (</sup> ۱ ه ۱۳۵۳ Basil. ) ۳۹۷ مجزء ۱ مجموعة Mundi constitutio inter Bedæ Opp. (۳)

Apud Pistorium, German. rer. Script. (٤) جزء ۲ ، مجموعة ٨٠٠

<sup>(</sup>۱۰ \_ ابن رشد )

# نظرية العقل لدى العرب وَحْدَة العقل الفَمَّال

حَرَّف العربُ مجموع المَشَّائية بتَوسَّعهم في بعض النظريات دون الآخرى على الخصوص، ومما هو جديرُ الذكر كُونُ النظريات التي فَضَّلُوها على سواها هي التي نظهر في أرسطو على وجه عَرَضِي أو غامض، وقد رأينا تحوُّل نظرية منعزلة من الجزء الثاني عشر من كتابما بعد الطبيعة، في أيدى العرب، إلى نواة منهاج واسع مشتمل على مابعد طبيعتهم وعلم كُونهم حتى علم تَفْسِهم، وفي منها في المرة أيضاً نواجه مذهباً، استعارته المشائية من مدرسة أجنبية ، قليل المطابقة لروح أرسطو، مَشْكُوكاً في صحته، فيغَدُو نقطة فلسفتهم المركزية.

و بما أن شأن العقل يَقُوم على إدراك صور الأشياء فإنه يجب أن يكون مُجَرَّداً من الصور على الإطلاق مماثلًا للبِلَوْر الشَّفَّاف الذي لا يَدَع شيئاً يَمُرُ غيرَ صورةِ الأشياء (١) ، وذلك لأنه إذا كان ذا صُور خاصة فإن هذه الصور تمتزج بصُور الأشياء اللُدْرَكة وتُشَوِّه حقيقة الإدراك ، و لِذا فإن العقل الذي يُواجَه في المُوضوع ليس سوى قابلية التلقي الْمَحْضَة ، غير أن الوقوف عند ذلك الحدِّ ، كما صنع الإسكندر الأفروديسي ، ليس استنفاداً لتحليل أمر المعرفة ، ولا يَكُنِي أن يُسَلَّ

Omne recipiens aliquid necesse est ut sit denudatum a natura recepti (۱)

Oculus si esset habens eolorem, non esset possibile — (۱۹۰ من ۵۰ کتاب النفس ، س ۱۹۰ )

virtuti visivæ recipere colores (De connex. intell. abstr. cum homine ، ۲۰۸ من ).

المعقل بقابلية مبهمة غير مُعَيَّنة لتلقى الصور (١) ، أُجَل ، إننا نَتَمَثَّلُ العقلَ الخاليَ من كلِّ صورة ، ولكن العقل إذا لم يَكُن عيرَ قابليةٍ لتلقى الصُّور فإننا نَتَمَثَّلُ العَدَم ، قال ابن رشد صارخًا : « ماذا ! تَزْعُم ، يَا إسكندرُ ، أن أرسطو لم يُر دُ أَن يَتَكُلُّمُ عَن غَيْرِ قَابِلَيْهُ التَّلَقِّي، لا عَنِ الشَّيِّءِ الْمُتَلَّقِّي ، والحقُّ أَنني خَجِلُ بسَبَبك من مثل هــذا القول ومن مثل هــذا الشرح البالغ الغرابة ، فإذا كانت القابليةُ فى غير حال الفعل لم تستعدُّ لتَكَفِّى شيء ، فليست القابليةُ جوهراً ولا صفةَ جوهر ، و لِذَا فَإِذَا كَانَ أُرْسُطُو لَمْ يَعْرُضُ العَمْلُ إِلَّا مِثْلَ قَالِمَيْةً لِتَلَقِّى الصور فإنه يَكُون قد جَمَل منه قابليةً بلا موضوع ، وهـذا نُحَالُ ، و لِذَا فإِننا نَرَى ثؤفرسطس ونيقولاؤس وثامسطيوس وغيرَهم من المَشَّا يِّين يَبْقُون أَشدَّ إخلاصاً لنصِّ أرسطو، ولم يَخْتَلَق ذلك الافتراضَ غيرُ الإِسكندر ، وقد أجم جميعُ فلاسفة زمانه على نَبْذُه ، ويَدْحَضُه ثامسطِيوس مِثْلَ مُحَال ، وهو في هـذا على خلاف علماء عصرنا الذين يَرَوْن عدمَ استطاعة الإنسان أن يكون فيلسوفا ما لم يَكُن إسكندريًّا \* » (٢) ، وَيَجِبُ ، إِذَنْ ، أَن يُسَلِّمُ للعقل بوجودِ موضوعيٌّ ، ولا يَحْصل أمرُ المعرفة إلَّا باتفاق العقل التصوريّ ( العقل المنفعل أو بالقوة ) والعقلِ الموضوعيّ ( العقل الفعال) ، والعقلُ المنفصل فرديٌّ فان كجميع مَلَكات النَّفْس التي لا تتناول غـيرَ المتغير ، و بمــا أن العقل الفعال هو ، على العـكس ، منفصل عن الإنسان.

Dicere quod intellectus materialis est similis præparationi quæ est in tabulæ, (۱)
non tabulæ secundum quod est præparata, ut exposuit Alexander hunc sermonem,
النفس ، ص ۱۹۹۸ کتاب النفس ،

<sup>(</sup>٢) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٦٩ ، -- راجع المصدر نفسه ، ص ١٧٠ .

تَمَامًا مُنَزَّةُ عَنَ كُلِّ امْتَزَاجٍ بِالْهَيُولَى ، فإنه واحدُ ، ولا يُطَبَّقُ عليه مبدأُ العَدَد إلا بسبب الأفراد الذين يتصلون به (١) .

ومع أنه لا ُيعَبِّرُ عن هذا الحلِّ بما نتطلبُ الآن من دقة ٍ في المباحث الفلسفية فإن هذا الحلُّ يلائم شروطَ الْمُعْضِلةِ الرئيسةَ ، ويُعَيِّن بوضوح كاف نصيبَ الْمُطْلَق والنسبيِّ في أمر المعرفة ، وما حاولتُه القرون الوسطى من نقض لنظرية ابن رشد لا يقوم على أساس ، شأنَ كلِّ نَقْض يحاول تناول النِّهاج من ناحيته الضعيفة ، لا من ناحيته الصحيحة ، و إذا كان يوجد في العالَم ، لا رَيْبَ ، محالُ مُثِير فذاك هو اتصال الأرواح كما تُكُلِّف إدراكه ، وإذا كان ابن رشد قد أقدم على تأييد مِثْل هذا المذهب حَرْفيًّا اسْتَحَقَّت الرُّشدية أن تَظْهَرَ في حَوْ لِيَّات العَتَه ، لا في حَوْليات الفلسفة ، والبرهانُ الذي يُوَجَّه ، مع التكرار المستمرّ ، إلى الرشدية من قِبَل ألبرت وسان توما هو : ياللعَجِب ! إذنْ تَكُلُون النفسُ عَيْنُهَا عاقلةً ومجنونةً معاً ، مسرورةً ومَـكْروبةً معاً ، وهنا أقول إن هـذا البرهان ، الذي كان ابن رشد قد أبصره ورفضه (٢) ، يكون قاطعاً كافياً ، إذ ذاك ، لكُنْس هذه السخافة من حقل الذهن البشريِّ منذ غَدِ ظهوره ، وذلك لولا أن النظر إلى الأمر عن كَتَب يَدُلُّ على أن ذلك لم يَكُنْ مَقْصِد ابن رشد ، وأن ذلك المذهب يرتبط في ذهن ابن رشد بنظرية عن الكون لا يُعُوزُها السُّمُو ُ ولا الإبداع .

Necesse est ut sit anima non divisibilis ad divisionem individuorum, et ut sit etiam (۱) من المجمل المنفس ، وقطع من الشعرح المتوسط على النفس (غيرمطبوع) التي ترجمها مسيو منك من العربية (مقالات ، ص ٤٤ و ما بعدها) .

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت: ٣ ، ص ٣٥٠ .

ولم يَحْدُث ، قَط ، أن ظهرت شخصية الشعور للعرب بوضوح ، وقد وَقَفَتْ وَحْدَةُ العقل الموضوعيّ نظرَهم أكثر من تَعَدُّد العقل التصوريّ ، و بما أن العرب كانوا ، من جهة أخرى ، قانعين بأن جميع أجزاء الكُون منماثلةٌ حَيَّةٌ فقد عَدُّوا الذهنَ البشريّ في مجموعه صادراً عن قُوِّي علوية حادثاً كَوْنيًّا عامًّا ، ولا يَخْلُو من خَطَر ، لا رَيْبَ ، أن يُعْرَبَ عن الرأى على هذا الوجه في فلسفة تَفْصلُ بإبهام ، كَمَا تَفْصِلُ الفلسفة العربية ، نظامَ النفس عن النظام الكُّوْنيُّ ، ولا تقول بدقة هل حَقْلُ تأمُّلاتها في الإنسان أو خارجَ الإنسان،وكنا نَوَدُّ لو أن ابنَ رشدِ قال بأوضحَ مما صَنَع إن وَحدة العقل لا تَعْنِي أمراً آخرَ غيرَ عمومية مبادى ً العقل المَحْض ووحدة ِ النظام النفسي في جميع النوع البشري (١) ، ومع ذلك فلا يُمُكِيننا أن نشكٌ في أن هذا كان رأيه عندما نَسْمَعه أيكر رَّرُ بلا انقطاع أنالعقل الفعال لايختلف عن المعرفة التي لدينا عن الكُون (٢٠)، وأن خلودَ العقل يعني خلودَ الجنس البشري (٢٦) ، وأن أرسطو إذا قال إن العقل مفكر تارةً غيرُ مفكِّر تارةً أخرى فإن هذا يَجِبُ أن يُحْمَل على النوع الذي لن يزول أبداً ، والذي يمارس ملكايته العقلية حَوْلَ الكُوْن بلا انقطاع <sup>(١)</sup> ، ويَلُوح ، إِذَنْ ، أن « بشريةً حَيَّةً دائمة » هي معني النظرية

Anima quidem Socratis et Platonis sunt eædem aliquo modo et multæ aliquo (١) modo, ac si diceres; sunt eædem ex parte formæ, multæ ex parte subjecti earum....

Anima assimilatur lumini, et sicut lumen dividitur ad divisionem corporum, sic est res

. ( اطبعة ١٠٥٠ ( طبعة ١٠٥٠) ١٨ شهافت التهافت ، س ١٨ المباعث in animabus cum corporibus.

Epist, de intell  $(\ \ \ \ \ \ \ )$ . Et quia intellectus noster in actu nihil  $(\ \ \ \ \ )$  aliud est quam comprehensio ordinis et rectitudinis existentis in hoc mundo.... sequitur de necessitate quod quidditas intellectus agentis hunc nostrum intellectum nihil aliud est quam comprehensio harum rerum.

<sup>(</sup>٣) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٦٥ و ١٧٥ .

<sup>(</sup>٤) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٧٠ : ٥ و ١٧١ .

الرُّ شدية في وَحدة العقل (١) ، وهكذا فإن خلود العقل الفعال ايس أمراً آخرَ غيرَ بعث البشرية الأبدى ودوام الحضارة (٢) ، وقد كُوِّن العقل مِثْلَ أمرٍ مطلق مستقل عن الأفراد ، مِثْلَ قسم مُنِمَّ لِلْكُوْن (٣) ، وَكُوِّنت البشرية ، التي ليست سوى فَعْل هذا العقل ، مِثْلَ موجودٍ واجب أبدى .

ومن ثُمَّ كذلك أتت ضرورة الفلسفة وشأنها الإلهى ، والمتعارف الغريب القائل: إن من الضروري أن يكون كل إنسان فيلسوفا (1) ، وذلك لأنه لا بُدَّ من انتقال كل قوق إلى العمل ، و إلا كانت أمراً باطلاً ، ولا بُدَّ في كل لحظة من الزمن وفي كل نقطة من المكان من وجودعقل يتأمَّل في العقل المطلق ، والواقع أن الإنسان وحدَه يتمتع بهذا الامتياز بما لديه من العلوم النظرية ، ولِذا فالإنسان والفيلسوف ضروريان في رسم الكون (٥).

<sup>(</sup>۱) وهذا هو التفسير الذي يراه مسيو ه. ريتر ( Gesch. der christ Phil. ، جزء ؛ ، ، ، ومن الخطأ أن رآه مسيو جردان وهمياً ، (فلسفة القديس توما الأكويني ، ۲ ، ۳۹۳ ) .

Quemadmodum scientia et ipsum esse sunt quid proprium ipsi homini, (۲) et artes ipsæ quibusdam modis propriis videntur inesse ipsi homini. Ideo existimatur universum habitatum non posse esse expers alicujus habitus philpsophiæ vel artium naturalium; quoniam licet in aliqua parte defuerunt ipsæ artes, exempli gratia in quadra septentrionali terræ, non propterea reliquoe quadræ privabuntur eis (۵:۳٤٩ من د سنات النفس عن من المنابعة ا

<sup>(</sup>٤) كتاب سعادة النفس ، ص ٤٥٣ .

Et scias quod non est alia species quoe apprehendat intelligibilia, nisi (ه) homo. — Similiter oportet ut inveniantur aliqua individua in specie hominis, quæ apprehendant hune intellectum ex necessitate (۳۵۹ ص ۹ مالمدر نفسه ، ص ۱۹۵۹)

وهذه هي النظرية الأصلية التي فُصِّلَت في رسالة سعادة النفس وفي استطرادات الشرح على الجزء الثالث من كتاب النفس، ولا مِرَاءَ في أن لسان الرشدية الفنيُّ أكثرُ تعقيداً بدرجات ، ويحاول ابنُ رشد أن ُيعَيِّنَ أشكالَ أمر المعرفة بتقريب ما بين مختلف التعابير فيُوجَدُ خمسة عقول ، وهي : الفَعَّال والمنفعل والهَيُولانيّ والنظري والمستفاد ، وفيما يتعلَّقُ بالعقــل الهَيُولانيِّ ما يَصْعُب التوفيق بين لغة ابن رشد ولغة شُرَّاح اليونان وفلاسفة العرب الآخرين ، ولا ريب في أن الإسكندر الأفروديسيّ لم يقصِد بإبداعه تعبير العقل الهيولانيّ غيرَ الإشارة إلى العقل المنفعل الذي رُيبَيِّن الهَيُولَى في أمر المعرفة ، وتَرَى العرب قد اتخذوا تعبير ( العقل الهيولاني ما أيضاً ، ضمن معنى طاقة المعرفة (١) ، وعلى العكس يَعْرُ ض ابنُ رشد العقلَ الهَيُولانيُّ غيرَ قابل للفساد غيرَ مُوجَدِ واحداً قديماً مشابهاً للعقل الفَعَّال (٢٠) في كلِّ شيء ، و إذا ما نُظِرَ إلى الأساس وُجدَ أن هـذا الاختلاف ليس في غيير الألفاظ ، وذلك لأن ابن رشدٍ نفسَه اضْطُرٌ إلى الاعتراف ، كالإسكندر ، بأن عملَ العقل الأولَ ليس سوى إمكان ، ليس سوى نُزُوع إلى الصَّيْر ، مشترك بين جميع الناس بجوهره ، ولكن مع تنوعه بالعَرَض (٢) ، وأما العقل المستفاد (١) فإنه يَدُلُّ ،

<sup>(</sup>۱) فى التعريفات (طبعة فلوغل ، ص ۱۵۷) أن « العقل الهيولانى هو الاستعداد المحض لإدراك المعقولات ، وهو قوة محضة خالية عن الفعل كما للأطفال » ، راجع شمولدرس ، Docum. phil. arab.

<sup>(</sup>٢) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٦٠ ، ١٧٠ ، ١٧٩ .

De beat, animoe, c. 11. De connex intell. abstr. cum. homine. ( $\Upsilon$ )

<sup>(</sup>٤) العقل بالملكة أو العقل المستفاد ، وقد حاول مسيو منك ( دلالة الحائرين ، ١ ، ص ٣٠٧ تعليق ، مقالات ، ص ٠ ٠ ٤ ــ ١ ٥ ، تعليق ) أن يجد بين هذين التعبيرين الأخيرين فرقا ، مع أن هــذا الفرق طفيف إلى الغاية ، راجع التعريفات ، ١ ، ٠ · ١ ، ــ دوساسي ، منتخبات أدبيــة عربية ، جزء ٣ ، ص ٤٨٩ .

بلا تَفَيَّرٍ ، على العقل الخارجيِّ الذي اخْتَصَّ الإنسانُ به نفسَه ، يدلُّ على العقل اللاشخصيِّ من حيث اشتراكُ الموجودِ الشخصيِّ فيه ، ولذا فإن ابن رشد يَمْرِضُه قابلاً للفساد من جهة أخرى ، وذلك بحسب اتصاله بالله أو بالإنسان (١).

ونَقُصُ هذا المنهاج هو في فَصْله فصلاً عميقاً بين عنصرى الظاهرة العقلية وفي إدخاله فاعلاً كُو نيًّا إلى مُعْضِلَةٍ يَجِبُ أن تُحَلَّ بعلم النفس البسيط، فإقامةُ الإنسان مِثْلَ تَمثال تَجاه الشمس وانتظارُ هبوط الحياة كيا تُحْييه من قبيل تَرَقَّب المستحيل، وَيَحْـُكُمُ كُلُّ نظام يَضَعُ منبع العقل خارج الإنسان على نفسه بأ لَّا يُوضِحَ أمرَ المعرفة مطلقاً ، ولا يَنْبَغِي لعلم النفس أن يَقْصِدَ إلى أَيٌّ نُحَرِّكِ خارجي لملء ثُغُر ات افتراضاته ، ومع ذلك فإن ابن رشد لا يَكْتُم مشاكلَ نظامه ، وذلك أن العقل إذا كان واحداً لدى جميع الناس كان على درجة واحدة عند الجميع ، ولم يُوجَدْشي؛ يتعلُّمُهُ التلميذُ من المعلم ، ومتى شَعَرَ إنسانُ بمحسوسِ شَعَرَ به الجميع في عَيْن الوقت الذي يُحِيثُه هذا الإنسانُ فيه ، وخَسِرَ الأمرُ النفسيُّ كلَّ فرديةٍ ، ولا يتألُّف كلُّ نوع من غير فردٍ واحدكما هي حال الأجرام السماوية ، وذلك بما أنه لا يَكُون لكلِّ نوع غيرُ مُحَرِّك واحد فإن الكثرة تكون من البطالة فيه كالرُّ بَّان الذي تَكُونَ عِدَّةُ مِراكِ تَحِتُ أُوامِرِهِ ، أُوكَالعامل الذي يُدِيرِ عِدَّةَ آلات ، وكذلك فإنه إذا لم يُوجَدُ لنفوس كثيرة غيرُ مُحَرِّكٍ واحد وُجدَتْ زيادةٌ في الطبيعة ، وفضلاً عن ذلك فإن قدرة إحداثِ المحسوساتِ الخاصةَ بالعقل الفعال لا تَكُون على درجةٍ واحدة في الإنسان نَفْسِه ، و إنما تُولَدُ وتَنْمُو مع العقل المستفاد أو العقل النظريّ ،

<sup>(</sup>١) كتاب النفس ، ١ ، ٣ ، ص ١٦٠ .

و لِذَا فَإِن ثُوْفُراسُطُسِ وَثَامُسُطِّيُوسِ وَغَيْرَهَا وَحَّــدُوا بِينِ العَقَلِ النَظْرِيِّ والعقل الفَعَّال (١) ، ويُصِيبُ ابن رشد إذْ يُجيبُ بأنه يجب على العقل الفعال ، حين يَتَصِلُ بموجودٍ نسبيّ ، أن يَخْضَع لشروط النسبية ، وأن اتصال العقل بالنَّفْس الفردية لا يَكُون بتكاثر العقل، ولا بتوحيد الأفراد، بل بفعْل العقل في الصور المحسوسة ، أي بهذا الفعل الماثل لفعل الصورة في الهَيُولَى ، وأن هذا الاتصال ليس أمراً آخر عير اشتراك البشرية الأبدئ في عدد من الأصول الأبدية مِثْلما ، ولا تُتَمَلِّصُ هـذه الأصولُ ، حين اتصالها بالموجود القابل للفساد ، شيئًا من قابليته للفساد ، فهي مستقلة عن الأفراد ، وهي واقعية في مَهَامِه الأرض كما في البقاع التي تشتمل على أناسِ يَتَلَقُّوْنها ، وتُعَدُّ نماذجُ أفلاطونَ غيرُ المخلوقة أوهاماً إذا ما نُظِرَ إليها حَرَّفيًّا ، وهي تكون واقعيةً إذا ما فُسِّرَت ضمْنَ ما للكليات من معنى الحقيقة الواقمية ، وهكذا فإن العقل يَـكُون واحداً ومتعدِّداً معاً ، وهو إذا ما كان واحــداً على الإطلاق نشأ عن هــذا كُوْنُ الجميع لا يَرَوْن غيرَ ذات الموضوع ، وهو إذا ماكان كثيرًا بعدد من يَعْرِ فون تَلَاشي مجتمع العقول وتَعَذَّر نَقُل العلم ، وعلى العكس تُحَلُّ جميعُ الاعتراضات إذا قِيلَ بوحــدة السبب وتعــدد المُستَّبات (٢).

<sup>(</sup>١)كتاب النفس ، ص ١٦١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ١٦٣ وما بعدها .

## ٨ - الاتحـادُ بالعقل الفَعَّال إدراكُ العناصر المنفصلة الحسِّئ

يَتُوق العقل المنفعل إلى الاتحاد بالعقل الفَعَّال ، كما أن القوة تستدعى الفعل ، والَهيُولَى تستدعى الصورة ، وكما يَثبُ اللَّهَبُ على الأجسام القابلة للاحتراق ، والواقعُ أن هــذا الجُهْدَ لا يَقِفُ عند الدرجة الأولى من المَلكة التي تُسَمَّى العقل المستفاد، فالنفس تستطيع أن تَنْتَهِيَ إلى اتصال بالعقل العامِّ أكثرَ إحكاماً ، إلى اتصال بالعقل الأولى ، وقد قام العقلُ المستفاد بَسْوق الإنسان حتى المعبد ، واكنه يَزُول عند بلوغ الغرض، و بَقَرَب هِــذا من الحسِّ الذي يُعِدُّ الحيالَ ويتلاشي عندما يَغْدُو عَمَلُ الخيال حادًا إلى الغاية ، وهكذا فإن للعقل الفَمَّال عملين مختلفين في النفس يَهْدِف أحدُهما إلى رَفْع العقل الهَيُولانيِّ إلى إدراكِ المحسوس، ويَهْدِف الآخر إلى سَوْقِه إلى ماوراء ذلك حتى الاتصال بالمحسوسات نفسها ، والإنسانُ إذا ما بَلَغ هــذه الحال أدركَ جميمَ الأشياء بالعقل الذي اخْتُصُّ به ، وهو إذْ يصير شبيهاً بالله يَـكُون كا أنه جميعُ الموجودات فيَعْرِ فها كما هي ، وذلك لأن الموجوداتِ وعللَها ليست شيئًا خارجَ ماعنده من علم عنها ، و يُوجَدُ في كلِّ موجود مَيْلُ ۖ إلْهِي ۗ يَتَقَبَّلُ من هذه الغاية الكريمة مقدار مايلاتم طبيعتَه ، حتى الحيوانُ يشترك في ذلك ويَحْمِلُ في نفسه قدرة الوصول إلى الموجود الأول<sup>(١)</sup> ، ويَجْهَرُ ابنُ

Cuilibet enti inest divina intentio, ut perveniat ad recipiendum tantum illius nobilis (١) finis quantum competit suce naturæ. Itaque entibus' quæ in ipsorum natura non habent nisi ut sint in hac essentia diminuta, ut bruta animalia, erit possibile habere in seipsis virtutes per quas in fine ascendent ad talem perfectionem qualis est primi entis simpliciter (De beat. animoe, •:٣٠٥)

رشد بقوله . يالرَوْعة هـذه الحال ! ويالغرابة هـذا الطِّراز من الوجود ! وكذلك ليس هذا في الأصل مطلقاً ، بل عند حَدِّ النموِّ البشرىِّ الذي يُوصَلُ إليه ، وذلك على حين يَكُون كُلُّ شيء في الإنسان بالفعل ، ولا شيء بالقوة (١) .

ذلك هو مذهب « الاتصال» (٢) أو مُعْضِلَة « نحن وأنت » كما يقول الصوفية، ذلك هو أساس جميع علم النفس المَشْرِق وموضوع شواغل المدرسة العربية الأندلسية الدائم ، وقد رأينا المسكان المهم الذي تَشْغَله في مؤلفات ابن طُفَيْل ومؤلفات ابن باجّة الذي خَصَها برسالتين دقيقتين أكثر ابن رشد من ذكرها ، ومع ذلك فإن هنالك فرقاً مهما يفصل بين مذهب ابن رشد ومذهب مواطنيه هذين ، وعند ابن باجّة أن الاتصال يتم بالنّسك ، أي بطُرُق مماثلة لفضائل جَنْبليك الاتصالية ، باجّة أن الاتصال يتم بالنّسك ، أي بطُرُق مماثلة لفضائل جَنْبليك الاتصال باجّة أن الاراويش ، و يَفيض التصوف عند ابن طفيل ، ويُوصَلُ إلى الاتصال بدَورانات الدراويش ، و يَفيل الدُّوار ، والانزواء في غار وخفض الرأس و إنحاض بدورانات الدراويش ، و يَفيل الدُّوار ، ولم يَعْرِف الشرق ، قَطَّ ، أن يَقِفَ في العينين مع إبعاد كلِّ خيال حسِّي " (٣) ، ولم يَعْرِف الشرق ، قَطَّ ، أن يَقِفَ في المتعوف عند حدِّ المذيان والخلاعة ، وما انفك الاتصال بالعقل الشامل بالطريق التصوفية بوجود الخارجية يَسكُون خيال الطُّرُق الصوفية في الهند وفارس ، ويقول الصوفية بوجود سبع درجات تأتى بالإنسان إلى الحدِّ النهائية الذي هو فناه الفناه ، أو نروانا البُدَّهية سبع درجات تأتى بالإنسان إلى الحدِّ النهائية الذي هو فناه الفناه ، أو نووانا البُدَّهية

<sup>(</sup>۱) کتاب النفس ، س ۱۸۰ ، -- De beat. animoe -- ، ۱۸۰ ، فصل ۳ و ۶ ، -- دین النفس ، س ۱۸۰ ، حقالات ، س ۴ و ۶ ، -- منك ، مقالات ، س ۴ و ۱۸۰ و ما بعدها ، -- انظر إلى الذيل ٦ .

 <sup>(</sup>٢) يستعمل الصوفية كلتى الجمع والآمحاد اللتين تدلان على اتصال أشد إحكاماً .

<sup>.</sup> ۱۰۱ ص ، Philosophus autodid. (٣)

(البوذية) (١) ، حيث يَصِلُ الإنسانُ بالفَنَاء إلى قوله: «أنا الله! »، وصار الشَّعْرُ نفسُه صَدَى هذه الخيالات ، ويُعَدُّ الفناء في الله وموتُ الخَلْق موضوع المدرسة الفارسية والهندوستانية تحت ستارٍ من الرَّمزية الغريبة ، قال والى : « لا تذهب إلى ابن سينا لتسأله أن يُحَلِّلَ لك هذا الُحبُّ ، فهو لا يَعْرِف قواعدَ هذا الفنِّ مطلقاً... وإنما يجب إتلافُ جميع كتب الأخلاق إذا ما أتى أفلاطونُ الحقيقيُّ (اللهُ ) ليُعلِّ في مدرستك » (١).

وقد بقى ابن رشد غريباً عن هذه الحماقات ، أى إن مما لا مِرَاء فيه أن ابن رشد أقل فلاسفة عرب الأندلس تصوفاً ، وقد أعلن بصوت عال أنه لا يُوصَلُ إلى الاتصال إلا بالعلم ، وعند ابن رشد أن نقطة النمو البشرى العليا ليست سوى النقطة التى تُبلغ ملكات الإنسان عندها إلى أقصى قُوَّتها ، ويُوصَلُ إلى الله عندما يَخْرق الإنسان بالتأمل حجاب الأمور ويَجِد نفسه مواجها للحق الأعلى ، ونُسُكُ الصوفية باطل لا طائل فيه، وذلك أن غاية حياة الانسان هي نَصْرُ قِسْم النفس الأسمى على الحسن باطل لا طائل فيه، وذلك أن غاية مهما كان الدين الذي يُجْهَرُ به ، بَيْدَ أن هذه السعادة نادرة مُدَّخَرَة للعظاء فقط ، وهي لا تُنال في غير المشيب بدوام التأمل مع الامتناع عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير عن غير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير النافع ، وذلك من غير احتياج إلى ضروريات الحياة ، ومن الناس كثير المنافع الم

<sup>(</sup>۱) انظر إلى مثل سيمورغ الحلق الرائع الذى هو رمز الـكائن العام الناشئ عن اتحاد الأفراد (تلخيصات ومختارات ، جزء ۱۲ ، ص ۳۱۱) ، \_ (مجلة العلماء ، يناير ۱۸۲۲ ، مقالة مسيو دوساسى ) ، \_ تتألف من هذا المثل قصيدة وحدة الوجود لفريد الدين العطار التي عنوانها : «منطق الطير » والتي نشر مسيو دوغارسان نصها الفارسي بالمطبعة الإمبراطورية ( ۱۸۵۷) والتي حالها بعنوان : الشعر الفلسني والديني عند الفرس ( باريس ۱۸۵۷) .

<sup>(</sup>٢) آثار والي ، وقد نشرها مسيو غارسان دو تاسي ، ص ٨ .

لا يذوقونها إِلاَّ عند الوفاة ، وذلك لأن هذا الكال يسير دائمًا تقريبًا على عكس الكال البَدَنَى ، وكان من العَبَث أن انتظر الفارابيُّ هذه السعادة العليا حتى آخرِ أيامه فَصَرَّح بأنها ليست سوى وَهُم (١) ، بَيْدَ أن قابلية الاتصال ليست واحدة لدى جميع الناس ، أى أنه يُوجَدُ من هذه الناحية ضَرْبُ من الفَصْل الاصطفائي لدى جميع الناس ، أى أنه يُوجَدُ من هذه الناحية ضَرْبُ من الفَصْل الاصطفائي للكيّاني .

ولهذه النظرية اسم في تاريخ الفلسفة ، فهى تُدْعَى التصوف العقلي ، وهي التصال » الإسكندريين ، وهي مبالغة لل كان أرسطو قد قاله بحكة واعتدال حول نتائج التأمل الذي يُدْنينا من الله و يجعلنا نشترك في طوباه ، و يَكُنِي أرسطو دا ثما لإبضاح أكثر مذاهب الفلسفة العربية مغامرة ، ولا يُمْكِن أن يُشَكَّ في أن نظرية الاتصال منقولة عن وصف الحياة الإلهاية كما تُقْرَأ في الفصل السابع والفصل نظرية الاتصال منقولة عن وصف الحياة الإلهاية كما تُقْرَأ في الفصل السابع والفصل التاسع من الجزء الثاني عشر من كتاب ما بعد الطبيعة ، فالعقل مُن يُمَكِّر دا مما وهو دا مما يعد الطبيعة ، والتفكير الإلها يُ يُدْرِك الخير دا مما يعد المعابية أي هو الخير اللها يُهُ يُدْرِك الخير في آن لا يتجزّأ ، وهو حاليّة كل عقل ، أي هو الخير السّيد ، وذلك لأن في آن لا يتجزّأ ، وهو حاليّة كل عقل ، أي هو الخير السّيد أن كون الله يتمتع التفكير هو أعظم سعادة وأفضل أمر ، والعَجَبُ كل العَجَبِ في كون الله يتمتع أذليًا بهذه السعادة الكاملة التي ليس لدينا منها غير ومَضات (٢) ، وتَجِدُ في الجزء أذليًا بهذه السعادة الكاملة التي ليس لدينا منها غير ومَضات (٢) ، وتَجِدُ في الجزء

العاشر من الأخلاق إلى نِيقُوماخس وصفًا أَلَخُمَ عبارةً حَوْلَ السعادة السَّيِّدة فى الحياة بحسب النَّفْس، ويضيفُ أرسطو قولَه: « ولكن حياةً كهذه قد تَكُون فوق البشرية، وذلك لأننا لا نَتَمَتَّع بها مِثْلَ أناسٍ، بل بسبب ما هو موجود فينا من إلهية » (1) ، وهكذا فإن الفردية وحدود الطبيعة البشرية اعْتُبرَتا اعتباراً دقيقاً.

وفى نفوس العرب ترتبط مسئلة وراك الجواهر المنفصلة (τὰ κεχωρισμένα) فى نظرية الاتصال ارتباطاً وثيقاً إلى الغاية ، وهى مسئلة القاها أرسطو ولم يَحُلّها فأوحت الغي العرب بما لانهاية له من الظنون ، فبعد أن أوضح الفيلسوف كيف أن العقل يُدُرِك الأشياء المُجَرَّدة أضاف قولَه : « سَنَرَى فيما بعد هل ، أولا ، يُمْكِنُ العقل ، من غير أن يَكُون منفصل عنه الحيّز ، أن يُفَكّر في شيء منفصل عنه » (٢) ، وإنما وليس من السهل أن يُحَدَّث عن الحيّز ، أن يُفكر في أرسطو بوعده (٣) ، وإنما أقدم ابن رشد على تلافي سكوته في رسالة بقيت غير مطبوعة ، ولكن مع حيازتنا لترجمة عبرية لها بعنوان « رسالة العقل الهيكولاني أو إمكان الاتصال » ، وهي لترجمة عبرية لها بعنوان « رسالة العقل الهيكولاني أو إمكان الاتصال » ، وهي

۱۰، ۱۰، ۱۰، Mor. Nic. (۱) فصل ۷ و ۸ ،

<sup>(</sup>٢) كتاب النفس ١ ، ٣ ، فصل ٧ : ٨ .

القديس توما ، فقد قال في رسالته التي رد بها على الرشديين (اعتراض ، جزء ۱۷ ، ص ۱۹ ، ص القديس توما ، فقد قال في رسالته التي رد بها على الرشديين (اعتراض ، جزء ۱۷ ، ص ۱۹ ) :

Hujusmodi autem quæstiones, certissime colligi potest Aristotelem solvisse in his libris quos patat eum scripsisse de substantiis separatis, ex his quæ dicit in principio XII Metaph.; quos etiam libros vidimus numero XIV (sic), licet nondum translatos in linguam nostram ».

الرسالةُ التي أضاف الفيلسوفان اليهوديان ، يوسف بن شَمْطُوب وموسى الأَرْبوني ، شروحاً إليها (١) .

والعربُ ، كالسِّكُلاَسِين ، رأوا أن кехоріоньо أن يُعْرَف ، إذَن ، المنفسلة والملائكة والمعلل الفقال الفقال (٢) ، والمسئلة هي أن يُعْرَف ، إذَن ، هل يُمْكِنُ الإنسانَ أن يَصِلَ بَمَلَكَاتة الطبيعية والتجرِبية إلى معرفة الموجودات الخفية ، فجوابُ ابن رشد إيجابي ، ويقول ابن رشد إن الإنسان إذا كان لا يُدْرِك هذه الجواهر ذَهَب عملُ الطبيعة سُدَّى ، ما دامتْ بذلك تَخْلُق معقولاً بلا عاقل يُدْرِكه ، قالزيمارًا (٣) : « ذاك برهانُ دحضه العالمُ الملائكيُّ والعالم المُدقِّى (٤) ، يدر كه ، قالزيمارًا (٣) : « ذاك برهانُ دحضه العالمُ الملائكيُّ والعالم المُدقِّى (٤) ، وذاك كا لوكان يُبرُهن هكذا : لا إنسانَ يَعْدُو ، إذَنْ لا حيوانَ يَعْدُو » ، بيد أن ابن رشد كان في هـذا منطقيًا ما دام يُسَلِّمُ للانسان وحده بإدراك المحسوسات ، فيرَى أن العقل النظريَّ لا ينعكس في غير البشر ، وفضلاً عن ذلك فإن لهذه المسئلة من الأهمية التي عَلَقَها عليما شُرَّاحُه (٥) ، من الأهمية التي عَلَقها عليما شُرَّاحُه (٥) ، وذلك بما أن العقل عنده مبدأ كُونيُ منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي أن العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي أن العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفصلُ عن الفرد ، أي الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسلُ عن الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسلُ عن الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسلُ عن الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسلُ عن الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسلُ عن الفرد ، أي العقل عنده مبدأ كوني "منفسل عن الأسلام المنفرة التي عنده مبدأ كوني "منوسل عن الفرد ، أي المنافق المنافق المنفل عنده مبدأ كوني "منوسل الفرد ، أي المنافل عنده مبدأ كوني "منافسل عنده مبدأ كوني "من الأسلام المنافل عنده مبدأ كوني "منافل عنده المبدأ المنافل عنده مبدأ كوني "منافسل عنده المبدأ كوني "منافسل عنده ال

<sup>(</sup>١) منك ، مقالات ، ص ٤٤٨ وما بعدها .

In quibusdam libris de arabico translatis — ، ١٦ مادة ١٠ القديس توما ، المرت المعالفة والمنافع والمنا

<sup>(</sup>٣) Solut. contrad. (٣) م ١٨١ وما يعدها .

<sup>(</sup>٤) والواقع أن القديس توما قد ناهض هذا البرهان في جمله ، ١ ، مسئلة ٨٨ ، مادة ١ .

<sup>(</sup>٥) كتاب النفس ، ٣ ، تعليق ٢ ، ص ١٧٥ .

فإن السؤال عن استطاعة العقل الفردى أن يُدْرِك الجواهر الفردية يَعْنِي سؤالًا عن مَلَكة الروح البشرى العالية ، ويَنْطُوى إنكارُ وجودِ هذه القوة في الإنسان على خَفْضِ العقل إلى ما تحت الحس ، وذلك لما عاد العقل لا يَكُون إلا بالقوة مع كَوْن الإحساس بالفعل دائماً (1) ، و إن كان لا يُطَبَّق على غير الجزئية ، وزد على ذلك أن الإدراك يكون في مطابقة الحس مطابقة تامة ، والواقع كا أن العامل على ذلك أن الإدراك يكون في مطابقة الحس مطابقة عن المُنقى يَكُون العقل الفعال منفصلا الخارجي في الحس كالنور مَثَلاً ، منفصل عن المُنقى يَكُون العقل أن يكون ذا صلة أو مُجَرَّداً ، وذلك بحيث إن مسئلة معرفتنا هل يُمْكِنُ العقل أن يكون ذا صلة بالجواه المجردة تُردَدُ إلى مسئلة معرفتنا هل تمرين العقل ممكن (٢).

ولا تَجِدُ فلسفة كفلسفة العرب أسهبت بقوة حَوْلَ وجود للعقل حقيق ، واستخرجت نتائج هـذا المبدإ بمنطق وثيق كذاك ، وإذا كان العقل خارجاً عنا فأين يكون ؟ ومن هو هـذا الموجود الذي يَصْنَعُنا كما نحن فيُساَعِد على أفعالنا العقلية أكثر مما نساعد ؟ لم يُجِب أرسطو ولا شُرَّاحُه عن هـذه الأسئلة ، وإن شئت فقُل إنهم لم يُفكرُوا في وضعها ، وقد جَـد العرب في مل هـذه

<sup>(</sup>٢) سعادة النفس ، فصل ٣ .

النُّغُرة في الجزء الثاني عشر مما بعد الطبيعة ، فعنمد العرب أن العقل الفَعَّال قسمْ من سلسلة المبادىء الأولى التي تهيمن على النجوم وتَنْقُل العَمَل الإِلْهِيُّ إلى الكون (١).

والمبــدأ الأول هو الذي يُدَبِّر أفصى فَلَكِ ، والمبدأ الأخــير هو مبدأ أقرب ِ فَلَكَ منا ، ثم يأتى العقلُ الفعال (٢) ، ومع ذلك فلابُدَّ من الاعتراف بأن هـذا النظام التسلسليَّ غيرُ تامِّ المطابقة المذهب الذي يُعْزَى إلى ابن رشد عادةً ، والذي عُبّرَ عنه في « تلخيص ما بعد الطبيعة » الذي هو من أهمِّ الكتب ، و يَكُون العقل الفَعَّال ، بحسَب هـذا المذهب ، عَيْنَ آخر العقول الكوكبية ، أَىْ أَقْرِبَ ما يَكُون إلى البشرية (٢٠) ، ومع ذلك فإن الرُّشديين يَنفُصِلُون عن مذهب معلمهم حَوْلَ هــذه النقطة ، حتى إنه وُجدَ منهم كثيرُ ۖ يُوَحِّدون بين الله والعقل الفعال ، و إن كان ابن ُ رشد قد كافح هذا الرأى كفاحاً صريحاً في الإسكندر (٢٠) ، وهنالك نقطة للشكُّ فيهـا على الأقل ، وهي أن العقل الفعال المشترك بين جميع النوع البشريِّ ، كما يُدْرِكُه ابن رشد ، لا يشابه ، مطلقًا ، نَفْسَ الكُّوْنِ العامةَ التي

<sup>(</sup>١) وهــذا هو المعنى الذي كان شيشرون قد أدرك به رأى أرسطو ، الأكادعـــة ، مسئلة ١،١، فصل ٧.

Et hoc est quod vocatur Spiritus Sanctus (۲) ) ، ص ۳۵۷ ) ،

<sup>«</sup> Appellatur in lege Angelus (Destr. Destr., pars alt. disp. « ۳۳۲ س « ۱) راجع شتاينشنايدر ، Catal. Lugd. Bat. ، ص ٧٥ ، تعليق .

<sup>(</sup>۳) Epit. Metaph. (۳) ، س ۳۹۷ ، ۳۹۸ (طبعـة ۱۵۲۰) ، - راجم زيمارا ، . ۲۵ س د (۱۵۹۵ Venet.) د Tabula et dilucidationes in dicta Arist. et Averr. (٤) راجع زيمارا ، Solut. contrad. ، س١٧٦.

قال بهاكثير من مدارس القرون القديمة ، كالرِّواقيين مثلاً ، و إذا كانت شخصية كل ِ إنسان قد أُخْرِجَت بمنْهاَج العرب فإن فردية النَّفْس البشرية بُولِغَ فيها أكثرَ من إنكارها مادامت قد حُوِّلت إلى مبدأ ٍ أُوَّلِيَ منفصل عن الأفراد تماماً.

وهكذا فإن فلسفة ابن رشد تَبْدُو لنا مِثْلَ نظام طبيعي شديد الالتحام في جميع أجزائه ، فيتألَّف الكوْنُ من سلسلة مبادىء أزلية مستقلة أوَّلية مرتبطة في وَحدة عالية ارتباطاً مبهماً ، ومن هذه المبادىء الفكرُ الذى يَتَجَلَّى بلا انقطاع في بعض نقاط الكوْن ، ويؤلِّف شعور البشر الدائم (1) ، ولا يَعْرِف هذا الفكرُ الدائم تقدُّماً ولا تأخراً ، ويشترك الفردُ فيه على درجات مختلفة ، وكلما دَنا هذا الاشتراك من التمام كان الفردُ أكثر كمالاً وأشدَّ سعادة ، وما يَكُون نصيبُ الخلود في هذا المنهاج ؟ ما كان المنطق ليدع للتردُّد مجالاً من هذه الناحية .

Putat Averroes speciem humanam esse » : اهمنا ما أدركه كريونيني جيداً (١) veluti quamdam sphæram proportione respondentem sphæris coelestibus, et putat quod singulæ sphæræ conjuncta est intelligentia una, ratione cujus talis sphæra movetur. • (Codd. S. Marci, classis VI, cod. 70).

# ٩ - الخُلُودُ الجماعيُ البعث

أوجب أقصى الضبط الذى فَرَّقت السَّائية به بين عُنْصُرَى الإدراك ، العنصرِ النسبيِّ والعنصرِ المطلق ، تجزئة الشخصية البشرية في مسئلة الخلود ، وعلى مابذكت الأرسطوطاليسية المتدينة من جهود لتَعْزُو إلى المعلم مذهباً مطابقاً جُهْدَ الاستطاعة للمبادىء النصرانية فإن رأى الفيلسوف لا يترك مجالًا للارتياب (١) من هذه الناحية ، وذلك أن العقل العام غير قابل للفساد وأنه قابل للانفصال عن البدن ، وأن العقل الفردي هالك وأنه ينتهى مع البدن (٢).

وهكذا أدرك جميع العرب رأى أرسطو، وذلك أن العقل الفعّال وحـدَه هو الخالد، وأن العقل الفعّال ليس سوى عقل البشرية العامِّ، والإنسانية وحدَها هي الخالدة وذن ، وقال الشارح إن العناية الإلهية أعطت الموجود الهالك قوة إظهار ذاته ، وذلك لتعزيته ولمنحه هـذا النوع من الخلود عن عـدم وجود

<sup>(</sup>۱) راجع بارتلمی سنتیلر ، رسالة النفس ، مقدمة ، ص ٤٠ وما بعدها ، ــ راثیسون ، رسالة فی مابعد الطبیعة لأرسطو ، جزء ۱ ، ص ٥٩٠ .

ا ، ۳ ، فصل (۲) Τοῦτο μόνον ἀθάνατον καὶ ἀίδιον (۲) به فصل (۲) به به فصل (۲) به به فصل ۲ ، ۳ ، فصل ۲ ، ۳ ، فصل ۲ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، فصل ۳ ) ، انظر إلى Moral. Nicom. على الخصوص ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، فصل ۷ . وفصل ۷ . ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، ۱ ، فصل ۷ .

غيره (١) ، أجَل ، كَيْسَكِنُ أَن يُحْمَلَ رأى ابن رشد ، أحياناً ، على المعنى القائل إن المَلَكَاتِ الدنيا ( الحس والذاكرة والحب والبغض ) (٢) لا تُمَارَس فى الحياة الأخرى ، على حين تَبْقَى المَلَكَاتُ العليا ( العقل ) وحددها حَيَّة بعد انحلال البَدَن ، وهدذا ، تقريباً ، هو الذى أَنَاهُ ألبرتُ وسان توما لتفسير رأى أرسطو ، بَيْدَ أَن مذهب فلاسفة العرب الثابث ، الذى ابتعد ابن رشد عن تلطيفه على العموم ، يَصْلُح لإ كال رأيه في هذه النقطة التي لم يعالجها بصراحه كا يجيب أن يُعْتَرَف به ، فإنكار الخلود والبعث والقول بأنه لا ينبغي للإنسان أن يتجيب أن يُعْتَرَف به ، فإنكار الدنيا في كاله الخاص أمور يتألف منها ما كان ينتظر ثواباً غير مايجد في هذه الدنيا في كاله الخاص أمور يتألف منها ما كان ينتظر ثواباً غير مايجد في هذه الدنيا في كاله الخاص أمور يتألف منها ما كان ينتظر ثواباً غير مايجد في هذه الدنيا في كاله الخاص أمور يتألف منها ما كان يُوجّه إلى الفلاسفة ذوو الحمية الدينية ، كالغزالي والمتكامين ، من لَوْم أصلي .

ولا أستطيع أن أَفَسِّرَ بغير التناقض الواضح بعض نصوص «تهافت التهافت» التي قال فيها ابن رشد بالخلود ، كما يلوح ، لكيلا يُحْرِجَ مركز الفلسفة أمام خصومها (٣) ، وكنت قد نَبَّهْتُ إلى أنه لا يجوز أن يُبِيْحَث في هذا الكتاب عن رأى ابن رشد الحقيق ، فقد عُرِضت النفس في هذا الكتاب ، أحيانًا ، أنها مستقلة عن الجسم على الإطلاق (١) ، « ويكون بصر الشيخ ضعيفاً ،

Sollicitudo divina, quum non potuerit facere ipsum permanere secundum (۱) individuum, miserta est ejus dando ei virtutem qua potest permanere in specie (کتاب النفس ، س ۱۳۳ ) ، — راجع لیبنتر ، اعتراض ۱ ، س ۷۰ ، طبعة دوتنس ، منك ، تعلقات على « دلالة الحائرين » ، جزء ۱ ، س ۲۳٤ — ۲۳۵ .

<sup>(</sup>٢)كتاب النفس ، ص ١٣١ . (٣) وكان أرسطو يتبع كذلك في المحاورة التي عنوانها : أوديموس رأى عامة الناس في الخلود.

<sup>(</sup>٤) تهافت النهافت : ٢ ، ص ٣٤٤ .

لا لأن قدرته على الرؤية ضَعُعَتْ ، بل لأن العين التي تَصْلُح آلةً للنظر ضَعُفَتْ ، ولو كانت لدى الشيخ عَيْنَا الشابِّ لا تَفْقَ له من الرؤية مايتفق للشابِّ ، ثم إن لنا بالنوم دليلاً جَليًا على دوام جوهر النَّفْس ، وذلك لأن جميع أفعال النَّفْس وجميع الأعضاء التي تَصْلُحُ آلات لهذه الأفعال أيطلَتْ في أثناء ذلك الوقت ، ومع ذلك فإن النَّفْس لا تَنْفَكُ تَكُون ، وهكذا يَنْتَهى العالِمُ إلى مقاسمة العامي عقائد ، في الخلود ، وفضلاً عن ذلك فإن العقل لا يرتبط في أي عضو خاص على حين تركى الحواس مستقرة بمواضع معينة ، ويُمْكُنُها أن تتأثّر في مختلف أجزاء البدن بإحساسات متباينة \* » ، وإذا ما نُظِر إلى هذه العبارة حَصْرًا نُسِبَتْ إلى ابن رشد مشاعر دينية في الخلود تخالفها الصفحة التالية (١) ، فهو قد ذهب بوضوح أكثر من ذلك إلى «أن النفس لا تُنقَسَّمُ وَفْقَ عدد الأفراد ، فهي واحدة في سقراط من ذلك إلى «أن النفس لا تُنقَسَّمُ وَفْقَ عدد الأفراد ، فهي واحدة في سقراط عبر الحين » .

ومع ذلك فليس من غير سبب أن استشهد كثير من رُشْدِيى عصر النهضة ، كنيفُوسَ مثلاً ، بنظرية وحدة العقل حِيال إنكارات رُنْيُونا ، وذلك أن ابن رشد نفسه كان قد حاول بهذه البراعة أن يحتفط بظاهر من الخُلُود ، فإذا كانت النفس قد عُيِّنَتْ وأْ فردت في الفرد فَسَدَت معه كالمُفْنَطِيس مع الحديد ، ويأتى التفريق بين الأفراد من المُيُونَى ، والصورة ، على العكس ، مشتركة بين كثير (٢) ، والواقع عمين الأفراد من المَيُونَى ، والصورة ، على العكس ، مشتركة بين كثير (٢) ، والواقع أ

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت : ٣ ، ص ٤٥٠ ، \_ مابعد الطبيعة ، شرح ٢٨ .

<sup>(</sup>٢) تهافت التهافت ، ٣ ، ص ٤٥٠ ، \_ مابعد الطبيعة ، ٧ ، شرح ٢٨ .

أن الصورة ، لا المُميُولَى ، هى التى تُوجِبُ البقاء (١) ، والصورةُ هى التى تَمْنَتُ الأشياءَ اسماً ، وتَمُودُ الفأسُ بلا حَدِّ غيرَ فأسٍ ، بل حديداً ، ومن التَّجَوُّز فقط أن يُدْعَى الجسمُ الميتُ إنساناً (٢) ، ولذا فإن الفرد يَزُ ول ما كُثِّرَ ، وهو يكون خالداً ما مَثَلَ نَمُوذَجاً ، أَى ما كان خاصًا بنوع .

ثم إن النَّفْس الفردية لا تُدْرِك شيئًا بلا تَخَيُّل ، وكما أن الحِسَّ لا يَتَجَلَّى إلا بمواجهة الشيء فإن النفس لا تُفَكِّر إلا أمام الصورة (") ، ومن ثُمَّ يُسْتَنْتَج كُوْنُ الفكرِ الفرديِّ غيرَ خالد ، وذلك لأنه لو كان خالداً لكانت الصُّور خالدةً أيضاً، ويصير العقلُ غيرُ القابلِ للفساد قابلاً للفساد بأحوال ممارسته .

وأما أقاصيص العوام عن الحياة الآخرة فلم يُخْفِ ابن رشد ماتوحيه إليه من نفور ، فقد قال : « يجب أن يُعَدِّ من الأوهام الخطِرة تلك التي تَهْدِف إلى عَدِّ الفضيلة وسيلة لبلوغ السعادة ، وذلك لما تَعْدُو الفضيلة غيرَ موجودة ما دام الإنسان لا يَمْتَنِع عن الشهوة إلَّا رجاء التعويض منها مع الرِّبا ، ولأن الشجاع لا يَطْلُب الملوت إلاَّ اجتناباً لشَرِّ أعظم منه ، ولأن العادل لا يحترم مال الآخرين إلاَّ لنيل ضعف ما يَحْتَرِم \* » (3) ، وقد لام أفلاطون في موضع آخر لمحاولته عَرْض حال الأرواح في الحياة الآخرة بأسطورة هِرَ الأرمني ، فقال : « لا تؤدى هذه الأقاصيص

Continuum est non per suam materiam. sed per suam formam (۱)

. (۱۹۷٤) مطبع ۲۶، م صابع ۱۹۷۶) .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ۲،۲، ص ۶۲، — راجع زیمارا .Solut. contrad ، ص ۱۹۳، ۱۹۶ (طبع ۱۹۶۰) .

<sup>(</sup>۳) كتاب النفس ، ۱ ، ۳ ، ص ۱٦٠ و ۱۷٤ ( طبع ۱۵۵۰ ) ، ــ الحس والمحسوس ( جزء ۲ ، طبع ۱۵٦٠ ، ص ۱۹۳ و ۱۹۶ ) ، ــ سعادة النفس ، فصل ۳ و ۱ .

<sup>(</sup>۱۵۹۰ مطبع ۲۰۱۰) . Paraphr. in remp. Plat. (٤)

إلى غير إِفساد روح القوم ، ولا سيما الأولادُ ، وذلك من غير أن تَنْطُوِى على أية فائدة حقيقية لإصلاحهم ، وأُعْرِفُ أناساً كاملى الأخلاق يَنْبِذُون جميعَ هذه الأوهام ولا يقولون بفضيلة من يَتَمَسَّكُون بها مطلقاً \* » (١) .

ونشأ اعتراضُ ابن رشد على عقيدة البعث عن نُفُوره من الخيالات الصريحة التي يُحاول حَوْ كُها عن الحياة الآخرة ، وليس جديداً ما يُوجَدُ من مشاكل حيال الوجه الذي يُدْرَك به بقاء الموجود الأدبي بعد الموت ، وقديماً أظهر الصَّدُوقيون ، وأحرارُ الفكر الذين يُطْلِقُ التَّالُمُود عليهم اسم الأبيقوريين ، جُحُوداً واضحاً من هذه الناحية ، وعليك أن تَنْظُرَ إلى الفصل الخامس عشر من رسالة القِدِّيس بولس الأولى إلى أهل كُورِ نْنَسُ لَتَرَى البَرْهنة الدقيقة الطريفة التي عارضهم بها ، وتَظْهَرُ في كل صفحة من القرآن شاغلة المشاكل التي تثيرها هذه العقيدة وماكانت تُلاقي من اعتراضات (٢) ، ويتَجَلَّى عَبْنُ القلق في جميع علم الكلام الإسلامي بعد درسائل الجدل التي أوجبها الموضوع ، والواقع أن درجة شميًا الدفاع يُمْكِن أن تَنفَع الجدل التي أوجبها الموضوع ، والواقع أن درجة شميًا الدفاع يُمْكِن أن تَنفَع دامًا لقياس الجهد الذي يَقُوم به روح الإنسان تحت ضغط الاعتقاد فراراً منه ، دامًا لقياس الجهد الذي يَقُوم به روح الإنسان تحت ضغط الاعتقاد فراراً منه ، وأما فلاسفة العرب فجميعهم ، بلا استثناء ، يَرْ فِضُون أمر البعث عادين إياه من وأما فلاسفة العرب عهدا من أهم ما آخذهم عليه الغزائي (٣) ، وماكان عليه ابن رشد الأقاصيص ، وهذا من أهم ما آخذهم عليه الغزائي (٣) ، وماكان عليه ابن رشد

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ، ص ٢٠ ه .

 <sup>(</sup>۲) انظر إلى الآية ۵۷ من السورة ۵۱ على الخصوص ، فنكاد نحدث عن ترجمة الموضع
 المذكور آنفا من القديس بولس .

 <sup>(</sup>٣) انظر إلى الرسالة التي ترجمها مسيو شمولدرس ، ص ٣٦ ، وإلى تحليل «تهافت الفلاسفة»
 ف حاجي خليفة ، جزء ٢ ، ص ٣٦ ٤ وما بعدها ، (طبعة فلوغل) ، — پوكوك ، Philosophus
 من من ٢٠٠٠

من وضع مبهم تجاه هـــذا الخصم أوحى إليه ببعضِ المُدَارَيَاتِ التي يُلْزِم نفسَه بها ، غالبًا ، أولئك الذين يدافعون عن حرية الفكر حِيال المتدينين ، قال ابن رشد (١): ﴿ إِن أُولَ مِن قَالَ بِحَشْرِ الأَجِسَادِ هُمْ أَنبِياءٌ بَنِي إسرائيلِ الذينِ أَتَوْا بَعْدُ مُوسَى عليه السلام، وذلك حَبِّنْ من الزبور ومن كثيرِ من الصحف المنسوبة لبني إسرائيل، وْتُبَتَ ذلك أيضاً في الإنجيل، وتواتر القول به عن عيسي عليه السلام، وهو قولُ الصابئة ، وهــذه الشريعة ، قال أبو محمد بن حَزْم ، إنهــا أقدم الشرائع . . . والسببُ في ذلك أنهم يَرَوْنها أنها تَنْحُو نحو تدبير الناس الذي به وجودُ الإنسان بما هو إنسانُ وبلوغِه سعادتَه الخاصةَ به . . . إن التي تَعُود هي أمثالُ هــذه الأجسام التي كانت في هذه الدار ، لا هي بعينها ، لأن المعدوم لا يَعُود بالشخص ، و إنما يَعُود الموجود لِمثل ما عُـدِم ، لا لعيْن ما عُدِم كما بَيِّن أبو حامد ، ولذلك لا يَصِحُ القولُ بالإعادة على مذهب من اعْتَقَد من المتكلمين أن النَّفْس عَرَضْ ، وأن الأجسام التي تُعَادُ هي التي تُعْدَم ، وذلك أن ما عُــدِم ثم وُجِدَ فإنه واحــدُ بالنُّوْع ، لا واحدُ بالعـدد ، بل اثنان بالعـدد ، [ وقال أرسطو ذلك في آخر السطور من الكُون والفساد : إن الموجودَ القابلَ للفساد لا يُمْكِنُ أن يَعُود مطابقًا لنفسه ، و إنمــا يُمْـكَيْنُه أَن يَعُود إلى الفصيلة النوعية التي كان ُيوَّالِّف قسماً منهما ، فمتى خَرَج الهواء من الماء وخَرَجَ الماء من الهواء فإن كلاًّ من هـذين الجوهرين لايعود إلى الفرد الذي كان منه ، بل إلى النوع الذي كان الجوهر منه في البُداءة • ] » (٢) .

<sup>(</sup>١) تهافت التهافت ، ٤ ص ٢٥١٠ .

<sup>(</sup>٢) الكون والفساد ، ١ ، ٢ ، ص ٣١٣ .

#### ١٠ — الأخلاق والسياسة عند ابن رشد

لا تَشْفَل الأخلاقُ غيرَ مكان صغير جدًّا في فلسفة ابن رشد ، الأخلاقُ لأرسطو على العموم لارَيْب، وذلك لأنها تحميلُ طابعاً ظاهرَ اليونانية ، فلم يكن لها من الخظوة عند العرب كالتي نالت عندهم كتبُ المنطق والطبيعيات وما بعد الطبيعة ، ويستحقُّ ما وَقَع بين ابن رشد والمتكلمين من جِدالِ وحْدَه حَوْلَ مبدإِ الْأخلاق أن يَقِفَ نظرَنا ، وَكَانَ المُتَكَلِّمُونَ يَذْهَبُونَ إِلَى أَنَ الخَيْرِ هُو مَا يُرِيدُ اللهُ ، وأَنَ الله يُريدُ الخيرَ لأنه يريده فقط، لا لسبب ذاتيّ سابقٍ لإرادته، وكنا قد رأينا أن المتكلمين يَعْزُ ون إلى الله قدرةَ تحقيق المتناقضات ونقلَ مُلكِ الكُون كما يشاء، وكان يتألُّفُ من هذا مِنْهَاجُ مُنْطَوِ على نفسه كثيراً فلم ينفك َّ ابن رشدٍ يكافحه بجميع الوجوه ، ولم يَجِدْ ، في هذه المرة ، عناء في إثباته أن مِثْلَ هذا المذهب في الأخلاق يَقْلِب جميع مبادىء العدل والظلم ويَهْدِم الدينَ الذي يَزْعُم أنه يُوَطِّدُ دعائمَهُ (١)، وكذلك كافح ابنُ رشدٍ فريقَ المتكامين بنظريات الفلسفة في أمر الاختيار، فالإنسان ليس مختاراً مطلقاً ، ولا مُقَدَّراً عليه مطلقاً ، أي أن الاختيارَ تامُّ غيرُ مُقَيَّد في النفس ، و إنما هو تُحَدَّدُ بقدَر الأحوال الخارجية ، وتَـكُمون العلةُ الفاعلة لأعمالنا في أنفسنا ، ولكن العلة المُوجِبَةَ خارجةُ عنا ، وذلك لأن الذي يَجْذِبنا مستقلُّ عنا ، تابع لشُّنَن الطبيعية ، أى العناية الإلهٰية ، و لِذَا فإِن القرآن يَعُرُض الإنسان مقدَّراً عليه تارةً، مختاراً في أفعاله تارةً أخرى ، وهذا الحلُّ المتوسط بين حَلِّ اَلْجَارِية وَحَلِّ القَدَرية هو ما قَدَّمه ابن رشد في كـتاب « الكشف عن مناهج

<sup>(</sup>١) جوامع سياسة أفلاطون ، ص ٥٠٦ .

الأدلة في عقائد المِلَّة »، وذلك كثال على ما يُمْكِن أن تُعْطَاه مذاهبُ علم الكلام من تفسير فلسفى (١) تفضيلى ، وقد قال في موضع آخر (٢) كما أن الهَيُوكى مستعدة ولتك فإن لتَلَقَّى ماتباين من تبديلات نستطيع النفس أن تأتّى أعمالاً متباينة ، ومع ذلك فإن هـذا الاختيار ليس هَوَّى ولا مصادفة ، ولا نَعْرِف القُوَى الفَعَّالة حال عدم الاكتراث ، ولا يوجد تساوى الإمكان في غير عاكم الانفعال .

ولا تنطوى سياسة أبن رشد على كبير إبداع كاهو منتظر، وتَجِدُها كلّها في كتابه «جوامع سياسة أفلاطون»، ولا شيء أدْعَى للغرابة من مشاهدتنا تناول خيال النّقْسِ اليونانية الطريف هذا بروح الجِلدِّ وتحليله مِثلَ كتاب فني ، فيجب تفويضُ الحكومة إلى الشيوخ ، ويجب أن يُلقَن المواطنون الفضيلة بتعليمهم الخطابة والشعر والجدل ، والشعر مفسد (٣) ، ولا سيا شعرُ العرب ، ويَقُوم مَثلُ الدولة الأعلى على عدم الاحتياج إلى قاض ولا إلى طبيب ، وليس على الجيش واجب غيرُ السهر على حرْس الأمة ، وما يَحْدُث لو أكلت كلابُ الراعى غنمه ؟ وتُعدُ غيرُ السهر على حرْس الأمة ، وما يَحْدُث لو أكلت كلابُ الراعى غنمه ؟ وتُعدُ إقطاعاتُ الجيش آفة الدول (١) ، ويَخْتَلِف النساء عن الرجال درجة لا طبيعة ، ومن أهل من عروب وفلسفة ، إلخ ، ولكن على درجة ومن أهل من عروب وفلسفة ، إلخ ، ولكن على درجة دون درجتهم ، وهُن من يُفقنهم أحياناً كما في الموسيقا ، وذلك مع كون كمال هذه دون درجتهم ، وهُن من يَفِل رجل والغناء من قبل امرأة ، ويدلُ مثالُ الصنّاعة يقوم على التلحين من قبل رجل والغناء من قبل امرأة ، ويدلُ مثالُ

<sup>(</sup>۱) متن عربی نشره مسیو ج . مولر ، ص ۱۰۶ وما بعدها ، و ص ۱۰۸ وما بعدها ، ــ منك ، مقالات ، ص ۷۰۷ ــ ۵۰۸ .

<sup>(</sup>۲) طبیعیات ، ص ۳۱ ، -- Priherm. -- ، ۳۱ ، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الكتاب المذكور ، ص ه ٤٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص ٤٩٧ .

بعض الدول الإفريقية على استعدادهن الكبير للحرب، ولا يُعَدُّ من الخوارق إمكانُ انتهائهن إلى الحكومة الجمهورية ، أولا يُركى ، كما هو الواقع ، أن إناث الكلاب تَحْرُس القطيعَ كما تَحْرُس ذكورُها ؟ وإلى هذا أضاف ابنُ رشدٍ قولَه: « لا تَدَعنا حالُنــا الاجتماعية 'نبْصِرُ كلَّ مايُوجَدُ من إمكانيات في المرأة ، ويَظْهَرُ أَنْهِنَ لَمْ يُخْلَقُن لغير الولادة وإرضاع الأولاد، وقد قَضَتْ هذه الحالُ من العبودية فيهن على قدرة القيام بجلائل الأعمال ، و لِذا فإننا لا نَرَى بيننا امرأةً مُزَيَّنَةً بفضائلَ خُلُقيةٍ ، وَتَمُرُّ حياتهنَّ كما تَمَرُّ حياة النباتات ، وهنَّ في كفالة أزواجهن أنفسِهم ، ومن هنا ، أيضاً ، أتى البؤسُ الذي يلتهم مدننا ، وذلك لأنعددَ النساء فيها ضعف عدد الرجال، ولايستطعن كسب الحاجيِّ بعملهن ١٠٠٠، والطاغيةُ هو الذي يَقُوم بالحكم في سبيل نفسه ، لا في سبيل الأمة ، وطغيانُ الكَمْهَنة هو أسوأ طغيان (٢) ، وتُعَدُّ مُجمهوريةُ العرب القديمة نسخةُ تامةً المطابقة المجهورية أفلاطون ، وقد أفسد معاويةُ هذا المثلَ الأعلى الرائع بإقامته حُـكُمَ بني أمية الْمطلق ، وفَتَـح تاريخ الانقلابات التي لم تَخْرُج جزيرتنا ( الأندلس) من نطاقها كما قال ابن رشد<sup>(٣)</sup> .

<sup>(</sup>١) الكتاب المذكور ، ص ٥٠١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص ١٣٥.

 <sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ١٤٥ ، \_ تجد فى هذا التلخيس ، على العموم ، تفصيلات ممتعة عن تاريخ إسيانية الإسلامية .

#### ١١ - مشاعر ابن رشد الدينية

من الصعب أن ُنقَرِّر في المرحلة التي انتهينا إليها نقطةً استحقاق ابن رشد أن يكون ممثل قلة الإيمان بالأديان الموجودة وازدرائها ، وبما أن الدين أعمقُ ا مُعَبِّرِ عن الشعور البشرى في عصرِما فإنه إذا ما أُرِيدَ إدراكُ النظام الدينيِّ في قَرْنِ ما وجب العَيْشُ ضِمْنَ حياته بِبُعْدِ غَوْرِ لا يكاد المؤرخُ النَّفَّاذ يكون قادراً عليه ، ولا جَرَم أنه لا شيء يُعارِض كُونَ أناسٍ مُحَنَّكِين كفلاسفة العرب، ولا سيما ابنُ رشد، قد قاسموا مواطنيهم إيمانَهم الدينيُّ ، والواقعُ أن الدين المهيمن يَجْعَلَ لنفسه امتيازاً حِيَال النقد ، وهل 'يُمْكِن أن يُشَكَّ في حُسْن نية عظماء القرون الماضية الذين انتحلوا من غـير تقطيب معتقداتٍ تُـكَّدِّر ضميرً الصبيِّ في أيامنا؟ ولا يُوجَدُ اعتقادٌ غيرُ معقول لم يَقُلُ به أناس متصفون في أَىِّ أَمرِ آخرَ بدقةٍ ذهنية عظيمة ، ولذلك فلا شيء بَمْنَـع من افتراضنا كُوْنَ َ ابن رشد قد آمن بالإسلام ، ولا سيما عند النظر إلى قلة إسراف هذا الدين في أمر الخوارق في عقائده الجوهرية ، ومقدار اقترابه من أَصْنَى اعتقاد بوجود الإله وقبول الدين الطبيعيِّ مع أَنْفي الوحى .

ومما هو جدير الذكركون ابن الأبّار وابن أبي أصَيْبِعة لا يَدَعَان أَى شَكٍّ حَوْل صحة تَدَيَّن ابن رشد، وعلى العكس يَذْكُر الأنصاري وعبدُ الواحد وليونُ الإفريقُ أن عقائد الشارح الدينية لدى معاصريه موضعُ أحكام مختلفة إلى الغاية، فوُضِعَتْ تآليف حَوْل صحة تدينه وعدم صحة تدينه، ويُوكَدُّ مترجمه ليونُ وجودَ قصيدة بين يديه على شكل محاورة حيث يُثني أحد المتحاورين على علم ابن رشد وفضائله وحيث يَعْرِضه الآخرُ مِثْلَ مُلْحِد () ، و يَظْهَرُ أن هذا الرأى الأخير هو رأى مترجم الرجال الذى استشهد به ليون ، وقد رَوَى مغامرة ابن باجّة الذى أُنقِذَ من السجن بفضل أبى ابن رشد فأضاف إلى ذلك قولَه : « لم يَكُنْ هذا الأبُ لَيْمُم أن ابنه سيكون أعرق زندقة ذات يوم » (٢) ، و يُوكدُ لُك عبد الكبير، وكان من أهل التقوى ، وقد رَوَى الأنصاريُّ قَوْ له (٣) ، أن هذه النّهَمَ لا تَقُوم على أساس وأنه كان يراه يَخرُج إلى الصلاة وأثر ماء الوضوء على قدميه ، وقال آخر ' : « وأخذ الناس منه واعتمدوه إلى أن شاع عنه ما كان الغالب عليه في علومه من اختيار العلوم القديمة والركون إليها وصَوْبِ عِنا نه بُحْلةً الغالب عليه في علومه من اختيار العلوم القديمة والركون إليها وصَوْب عِنا نه بُحْلة أنعوها حتى لَخَص كتب أرسطو الفلسفية والمنطقية . . . ورَامَ الجَمْعَ بين الشريعة والفلسفة . . . والله أعلم بماكان يُسِيرُه من أعماله » (نه ) .

وإذاكان ابن رشد قد ظَلَّ فى عيون النصارى حاملَ علم الإلحاد فذلك لأن اسمه ، كما يجب أن يقال ، قد تَحَا ، على الخصوص ، اسمَ فلاسفة الإسلام الآخرين فصار ممتَّلًا للعَرْباوية التى كانت تقترن بالإلحاد على رأى القرون الوسطى ، ولا يعترف ابن رشد بأن بعض هذه المذاهب ، كقد م العاكم مثلاً ، مخالف تعاليم جميع الأديان (٥) ، ويتفلسف ابن رشد طليقاً من غير أن يحاول صَدْمَ علم الكلام .

<sup>(</sup>١) Apud Fabricium ، المكتبة اليونانية ، جزء ١٣ ، ص ٢٢٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٣) مخطوط ، ملحق عربى ، رقم ٦٨٣ ، ص ٨ ، انظر إلى الذيل: ٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه .

<sup>(</sup>٥) انظر إلى الرسائل التي نشعرها مسيو ج . ملر ، ص ٩ وما بعدها ، و ١ ٥ وما بعدها. .

ومن غير أن ْ يُكَلِّفُ نفسَه اجتنابَ هــذا الصِّدام، ولا يَهْجُم ابنُ رشد على . المتكلمين إلا عند ما يَضَعُون قَدَمَهِم فوق حَقْل النِّقَاشِ العقليّ ، وقد دَحَضَ في كلِّ صفحة من مؤلَّفاته علماء الكلام الذين كانوا يَزْ عُمون أنهم يُثْبِتُون عقائدً هم بَالْجِدَلُ (١) ، وقد تُحِلَ على الغزاليِّ خاصَّةً (٢) ، تُحِلَ بعُنْفِ على « هذا الـكافر بالفلسفة ، هذا الكَنُودِ الذي اغترف جميع ما يَعْرِف من كُتُب الفلاسفة فوَجُّه إليهم ما أعاروه إياه من الأسلحة \* » ، ومن قَوْله إنه لا يُمْكِن عَزْوُ تأليف كتابه « تهافت الفلاسفة » إلى غير اختـــلالِ في العقل أو إلى الرغبة في مسالمة للتـــكلمين، وكان المتكلمون أعداء الفلاسفة دائمًا ، وقدأراد الاحتراز من حقدهم ، قال ابن رشد : « وأما نحن فسنكشف عن السُّمِّ الخفيِّ في كتابه مخاطرين بتعريض أنفسنا لغضب مضطهدى الفلسفة التي هي أُمُّنا \* » <sup>(٣)</sup> ، وبما يَحْدُث أحياناً أن يَنْكَشِف الفكرُ اللَّانَصْدِيقِيُّ بحريةٍ أكثرَ من تلك أيضاً ، فني الجزء الأول من الطبيعيات سألَ ، بعد أن حاول تقريرَ استحالة عقيدة الخَلْق ، عما أمكن أن يكون مصدرَ رأى بالغ هذه الاستحالة ، فاشْمَعْ جوابَه : « العادة، فسكما أن الرجلَ الذي تَعَوَّد السُّمَّ يُمْكِنُ أَن يتناوله بلا تَضَرُّرِ فإِن العادة يُمْكِينُ أَن تَحْدِلَ على قبول أَكثر الآراء غرابةً ، والواقعُ أن آراء العوام لا تَتَكُونُ إلا بالعادة ، ويَمْتقد العوامُّ مايَسْمَعُون تكرارَه

<sup>(</sup>۱) انظر إلى جوامع سياسة أفلاطون ، ص ٤٩١ ، ٢٠ ، النخ . ، وهذا الكتاب هو أكثر ما ظهر فيه إلحاد ابن رشد .

<sup>(</sup>۲) تهافت التهافت ، ۲ ، ص ۲۰۰ (طبعة ۱۵۹۰) ، ويعتقد مسيو غوشه هافت النهافت ، ۲ ، ص ۲۰۰ (طبعة ۱۵۹۰) ، ويعتقد مسيو غوشه و الغزالي (۲۱ و سوء قصد .

Destr. Destr. Prol. Legales inimici reperiuntur philosophorum.... Nos (\*)

igitur livorem persecutorum nostræ matris charissimæ philosophiæ gerentes...

بلا انقطاع ، و لِذا فهم أقوى من الفيلسوف إيماناً ، وذلك لأنه ليس من عادتهم أن يَسْمَعُوا ما يخالف اعتقادَهم مع أن مثل هذا يقع للفلاسفة غالباً ، وكذلك فإن مما يُرَى حدوثُه فى زماننا كثيراً وجود رجال يتعاطَون دراسة العلوم النظرية من فَوْرِهم فَيَفْقِدُون اعتقادَهم الديني الذي لم يَسْتَمْسِكوا به إلا عن عادة فيَغْدُون زنادِقة ... \* »(1).

حتى الفكر الإلحادي الذي ثقل على ابن رشد في أثناء جميع القرون الوسطى، أى فكرة الأديان الثلاثة المقارنة، تَجِدُ أصله في مؤلفاته، فما انْفَكَت الكلمات «جميع الشرائع تررد إلى الشرائع الثلاث القائمة في الوقت الحاضر \* " تَجْرِى على قامه ، فيكُوح أنها تنظوى على تعميم جَرِىء في ذهنه ، ثم إن عدم المبالاة في أمر الدين من جُمْلة ما وَجَّه الغزالي من لَوْم إلى الفلاسفة ، قال الغزالي في مقدمة «تهافت الفلاسفة » : « و إنما مصدر كفره سماعهم أسماء هائلة ، كسقراط و بقراط و بقراط وأفلاطون وأرسطوطاليس وأمثالهم ، و إطناب طوائف من مُشَيعيهم وضُلاً لم في وصف عقولهم وحسن أصولهم ودقة علومهم : الهندسية والمنطقية والطبيعية والإلهية واستبدادهم ، لفرط الذكاء والفطنة ، باستخراج تلك الأمور الخفيية ، وحكايتهم عنهم أنهم ، مع رزانة عقولهم وغزارة فضلهم ، منكرون للشرائع والنَّحَل ، وجاحدون لتفاصيل الأديان والملل ، ومعتقدون أنها نواميس مؤلفة وحيل مُرَخَوفة (٣) » .

<sup>(</sup>۱) طبیعیات ، ۱ ، س ۱۷ ، ۱۸ (طبع ۱۵۵۲).

 <sup>(</sup>۲) طبیعیات ، ۱ ، ۱ ، عدة حرات ، ۱ ، ۸ ، ص ۱۹۳ ، — ما بعد الطبیعـــة ، ۱ ، loquentes .
 ۱۲ ، ۲۲ ، ۳۲۸ و ۳۲۸ ، — انظر إلى تهافت النهافت على الخصوص ، ٤ ، وتعنى كلمة loquentes المتكلمین فی ترجمات ابن رشد ، وتعنی legales الشریعة والمتكلمین معاً .

<sup>(</sup>٣) تجد النص العربي لهذه المقدمة في حاجي خليفة، جزء ٢، ص ٤٦٦ وما بعدها، (طبعة فلوغل).

ومع ذلك فإِن لدينا رسالتين حاول ابنُ رشدٍ أن ُيفَصِّلَ فيهما منهاجَه الدينيُّ ، وهما : فصلُ المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ، والكشفُ عن مناهج الأدلة في عقائد الملة (١) ، فعند ابن رشد أن الفلسفة أعلى غايات طبيعة الإِنسان ، ولكنْ قَلَّ من يستطيع من الناس أن يَبْلُغُهَا ، والوحى ُ النبويُ ۚ يَقُوم مقامها تجاه العوام ، ولم تُجْمَلُ مناقشاتُ الفلاسفة للعوامِّ ما دامت تؤدى إلى إضعاف الإيمان ، ومن الصواب منع ُ هـذه المناقشات مادام يكنى لسعادة البُسَطاء أن يُذُرِكُوا مَا يُمْكِنُهُم أَن يُدْرَكُوا (٢)، ويَبْذُل ابنُ رشد جُهْدَه في إثباته حِيَالَ الغزاليّ بآيات من القرآن أن اللهَ يأمر بالبحث عن الحقيقة بالعِلْم ، وأن الفيلسوف وحــدَه يَفْهُم الدِّينَ بالحقيقة ، وأنه لا يُوجَـدُ من الفِرَق التي تَقْسِمُ العَـالَمَ الإسلاميُّ ، كَالْأَشَاعَرَةُ وَالْبَاطُنِيةُ وَالْمُعَنزَلَةُ ، وَاحْدَةُ ۚ حَائزَةُ لَلْحَقَيْقَةُ الْمُطْلَقَةُ ، وأنه لا يُمْكِنُ إلزامُ الفيلسوف ِ بأن يسلك سبيلَ أيِّ من هـذه الفرِّق ، قال ابن رشد : « يَقُوم دينُ ﴿ الفيلسوف الخاصُّ على دراسة ما هو كائن ﴿ ، وذلك لأن أرفعَ عبادة ِ يُمْكِن ُ أَن يُعْبَدَ اللهُ بها تقوم على معرفة ما صَنَع لِمَا يؤدِّي إليه هـذا من معرفتنا إياه على حقيقته كلِّمها ، وهــذا هو أصلحُ الأعمال عنــد الله ، وذلك مع كُوْن أَخَسِّ الأعمال هو أن يُنسَبَ إلى الضلال والزُّهُو الباطل مَن ۚ يَرُدُّ إلى هذه العبادة التي هي أكرمُ العبادات ومن يَعْبُدُه بهذا الدِّين الذي هو خيرُ الأديان \* » (٣) .

<sup>(</sup>۱) انظر إلى الصفحة الـ ۸ ــ ۸ السابقة ، كان مسيو ج . ملر، ومسيو منك قد قدما تحليلا رائعاً لهاتين المقدمتين وفق النص العبرى ، وذلك قبل أن ينشمرا متنهما العربى ، معجم العلوم الفلسفية ، جرّم ٣ ، ص ١٧٠ ــ ١٧١ ، مقالات ، ص ٣ ه ٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) تهافت النهافت ،۳۰، ص ۱۱۹، و ۲، ص ۲۰۸.

<sup>(</sup>٣) حذفت هـــذه العبارة الرائعة من شرح ما بعد الطبيعة فى الطبعات اللاتينية ، وقد ترجمها مسيو منك من العبرية ( مقالات ، س ٥٥٥ ـــ ٤٥٦ ، تعليق ) .

وقد أُظْهَر مثلَ هذه الآراء في الفصل الأخير من « تهافت النهافت » ، وذلك بحَزْم جدير بالذكر ، وذلك أن من عَمَل العقائد العامية عن الله والملائكة والأنبياء والعبادة والصلوات والقَرَ ابين حَثَّ الناس على الفضيلة ، فالأديانُ وسيلةُ طيبةُ ` إلى الأخلاق، ولا سما بالمبادئ المشتركة بينها والتي تقتبسُها من العقل الطبيعي ، ويأخذ الإنسان، دائمًا ، في العيش بعقائدَ عامة ٍ قَبْل العيش بحياته الخاصة ، وهو، حتى لو انتهى إلى طِرَازِ أكثرَ فرديةً في التفكير ، يجب أن يحاول تأويلَ ما نُشِّيء فيه من مذاهب ضمن معنَّى حسنِ بدلاً من أن يَزْ دريها ، وهكذا فإن الذي يُوحِي إلى العوامِّ بالرِّيب حَوْل دِينه ويَدُلُّهم على مناقضاتِ بين الأنبياء يُعَدُّ مُلْحِداً ويَجِبُ أن يَحْتَمِلَ العقو باتِ المقررةَ في دينه حِيالَ الملحدين ، ويجب، في الأزمنة التي تَتَقَابَل فيها أديان مُ كثيرة ، أن يُخْتَارَ أكرمُ هذه الأديان ، فعلى هـذا الوجه اعتنق الفلاسفة الذين كانوا يقومون بالتدريس في الإسكندرية دينَ العرب عندما عَرَفوه ، وعلى هــذا الوجه تَنَصَّرَ حكماء رومة عنــدما عَرَفوا النصرانية ، وفضلاً عن ذلك فإن الأديان لم تتألف من العقل ، ولا من النُّبُوَّة ، حَصْراً ، بل منهما على نِسَب عِتلفة ، و يجب أن يُوضَحَ ضِمْنَ معنى روحانى " قِسْمُ عَقَائِدُهَا الْجَازِئُ وَلِمَادِئُ ، وَلَا يُبِيحُ الْعَاقِلُ لِنفسه أَى كَلام ضِدًّ الدِّين القائم ، ومع ذلك فإن العاقل يجتنب الحديثَ عن الله على طريقــة العوامِّ المبهمة ، و يستحقُّ الأبيقوريُّ ، الذي يحاول هدمَ الدين والفضيلة معاً ، أن يُقْتَل (١) .

Oportet omnem hominem recipere principia legis, et procul dubio ut exaltet eum qui posuit ea; nam negatio eorum et dubitatio in els destruit esse hominis, والمصدر نفسه ، ص ٣٥٠) ، — راجع ريتر Gesch. der christ. phil.

<sup>(</sup> ۱۲ \_ ابن رشد )

والحقُّ أنه يُتَوَقَّعُ تسامحُ بالغُ بعد هذا التصريح الصريح عن المذهب العقلي ، بَيْدَ أنه يَجِبُ أن يُذْ كُر أن ابن رشد ، الذي دافع في « تهافت المهافت » عن الفلاسفة حيال أعدائهم الذين يتهمونهم بالزندقة ، بدا شديداً حِيَالَ أُولئك الذين كَانُوا كُيشُوِّ هُون سمعة الفلسفة بضَلاَ لاتهم ، ومع ذلك فإن رأيه فيا بين الحكمة والشريعة من الاتصال قد جَهَرَ بمثله مُعْظَم فلاسفة العرب كَمَا يَظْهَرَ ، وقال أحــدُ من جَعَلَهم الغزاليُّ على الْمَسْرَح : « لستُ أَفْعَلُ هــذا تقليــداً ، ولـكنى قرأتُ علمَ الفلسفة ، وأدركتُ حقيقــةَ النبوة ، وأن حاصلها يَرْجِعُ إلى الحِكمة والمصلحة ، وأن المقصود من تَعَبُّداتها : ضبطُ عوامٌّ الخُلْق وتقييدُهم عن التقاتل ِ والتنازيع والاسترسالِ في الشُّهَوَات، فمــا أنا من العوامِّ الْجُهَّال ، حتى أَدْخُلَ في حِجْرِ التَّكليف ، و إنما أنا من الحُكَمَاء أُنَّتِبِعُ الحُكَمَةَ وأنا بصيرُ ۚ بها مُسْتَغْنِ فيها عن التقليد » ، وقال الغزاليُّ مُعَقِّبًا على هــذا : « هذا مُنتَهَى إيمانِ من قرأ مذهب فلسفة الإلهيين منهم ، وتَعْلَمُ ذلك من كتب ابن سينا وأبى نصر الفارابيِّ » (١) ، وتَجِدُ النظرية العقليـة التي تُوضَحُ بها النُّبُوَّة مِثْلَ أمرٍ نبوى "، مِثْلَ خاصِّيَّة للطبيعة الإنسانية التي ارتقت إلى ذُرُوة قدرتها ، لدى جميع فلاسفة العرب، فتؤ َلف إحدى النُّقاَط التي هي أهمُّ ما ينطوي عليــه مذهبُهم · (7)

<sup>(</sup>١) ترجمة شمولدرس ، ص ٧٣ .

<sup>(</sup>۲) راجع تهافت التهافت ، — ابن سينا Aphorismi de anima ، — ابن طفيل ، رسالة حى بن يقظان ، وقد عنى اليهودكثيراً بأصر النبوة من الناحية النفسية ، وقد أفاض سعديا وابن ميمون وليڤى بن جرشون فى البحث فيها .

وتركى أنه لا يَنْبَغِي أن يُطالَب مذهب ابن رشد بأقصى صرامة حوّل الصّلات بين الفلسفة والنّبُوَّة، أى إننا نتَجَنّب توجيه لَوْم إليه في ذلك، ويعدّ عدم السّياق عنصراً جوهريّا في جميع الأمور البشرية، ويؤدِّى المنطق إلى الورطات، ومن يستطيع أن يَسْتَبرَ سِرَّ شعوره الخاصِّ البالغ الخفاء؟ وأي عقل يَعْرف، في خَواء حياة الإنسان، أين يَقِف الضبط نصيبه في حُسُن البَصَر وحقه في الجزْم والتوكيد؟

وقد نظر علماء الدين المسلمون إلى هذه الفروق بكثير من الانتباه ، فكلُّ علم عقلي عندهم أمرُ مُريب ، وذلك لأنه يُعَلِّم الاستغناء عن الوَحْى ، وليس علم الكلام أمراً يُوْبَه له إلَّا إذاكان كلَّ شيء ، ويَعْنِي الزعمُ بالاستغناء عنه في تَنْبِينِ الله والإنسان والعالَم جَعْلَه غير نافع، والظهورَ عدوًّا له عن قصدٍ أو غير قصد، وكان خصوم الفلسفة العربية يقولون إن النتيجة الحُتْمِيَّة لهذه العلوم هي الاعتقادُ بالوجوب و قِدَم العالم، وإنكارُ البعث ويوم الحساب، والحياةُ بلا وازع ، واتِّباعُ الهَوَى (١) ، ومما يَجِبُ الاعترافُ به أن العلمَ العقليُّ كان يَسُوق المسلمين ، في الغالب ، إلى ضَرَب من الدهرية ، وكان من الفلاسفة أولئك الحشَّاشون المرهو بون الذين كان قَتَلَتُهم المأجورون رُيلْقُون الرُّعبَ في المــــلوك وُ يُنْزِ لُونَ ضَرَباتِهِم حتى شخص الخلفاء ، وهم ، إذ انْزَوَوْا في قلعة الموت ، قَضَوْا أُوقاتَهُم في تأليف رسائلَ في الفلسفة ، ولما دَخَلَ التَّتَرَ عُشَّ عُقاَبِهِم وَجَدُوا فيه معهداً علميًّا كاملاً ومكتبةً واسعـةً وقاعةً للطبيعيـات ومرصداً مُجَهِّزًا بَأَتْقَنَ الآلات<sup>(٢)</sup> ، وكان الفلاسفةُ يُعَدُّون قليلي النقوى على العموم ، وكان ابنُ سينا

<sup>(</sup>١) رسالة المنقذ من الضلال للغزالي ، نشرها مسيو شمولدرس ، ص ٢٩ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) انظر إلى نورمان ، مسائل فلسفية ، قسم ٢ ص ١٤٤ ـ • ١٤٠ .

داعرًا جَهْراً على نَمُط الشعراء في زمن محمد ، فيقضى حياة جَدَل ويَشْرَب الحَمْرِ وَيُحِبُّ الطَّرَب ، ويُحْيِي الليلَ في الأكل والسُّكْر مع تلاميذه ، ولمَّا اعْتُرِض عليه بتحريم الحمر قال : « إنما نَهِي عن الحمر لأنها تُورِثُ العداوة والبغضاء ، وأنا بحكمتى محترز عن ذلك ، وإني أقصِدُ به تشحيذ خاطرى » (١) ، ولذا فإن فلاسفة العرب كانوا بين بني دينهم مِثْلَ مَلاحدة القرن السابع عشر تقريباً ، وماكان ليُمْكِن الاعتقادُ بأن أناساً بالغي ذاك المقدار من الذكاء لم يَكُونوا أكثر تمادياً من العوامِّ على العقائد التي تحتاج إلى سَر خَفِي ، قال الغزاليُّ (٢) : « ور بما تركى الواحد منهم يقرأ القرآن ، ويحضُر الجماعات والصلوات ، ويُعظمُ الشريعة بلسانه ، ولكنه مع ذلك لا يَثرُك شرب الحر ، وأنواعاً من الفِسْق والفجور ، وإذا قيل له : إن كانت النبوَّةُ غيرَ صحيحة فَلمَ وأنواعاً من الفِسْق والفجور ، وإذا قيل له : إن كانت النبوَّةُ غيرَ صحيحة فَلمَ وأنواعاً من الفِسْق والفجور ، وإذا قيل له : إن كانت النبوَّةُ غيرَ صحيحة فَلمَ

ولا يُمْكِنُ أَن يُشَكَّ في اشتال أقوال الغزاليِّ هذه على مبالغة ، فمن المحتمل أن يكوى هذا الحمس ، العاجز عن التفلسف بهدوء والمُنْقَادُ بحو التصوف بخياله المختل قد تَجَنَّى على زملائه القدماء بإروائه هواه ومَيْله إلى الإفراط في كلِّ شيء ، ومما يَدُث غالباً أن يَتَهَيَّج الإنسانُ من مشاهدته الآخرين يسيرون بهدوه على الطريق الذي لم يَمْرِفُ أَن يَسْلُكُما ، فذوو النفوسِ الحمِسة يَبْلُغُون من الأمر ما يتصورون معه أن الإنسان لا يَكُون سالكاً سبيل الصواب إلاَّ في الحدود القُصُوكي ، وقد لا يكون الغزاليُّ مخطئاً أيضاً ، فيستحقُّ الفلاسفة أن يُلاَموا على خالفة الصواب أو التقييد الذهنيّ ، والله كيماً .

<sup>(</sup>١) الغزالي ، الكتاب المذكور ، ص ٧٣ ــ ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه .

### الجُنْهُ التَّانِي الرُّسُّكِّدِيَّة



#### الفصل الأول

### الزُشْدِيّة عِنْدَاليَهُوْد

(۱) نظرة عامة فى الفلسفة اليهودية ، (۲) موسى بن ميمون ، (۳) اليهود ُ يُقبِلُون على ابن رشد ، (٤) ترجمة كتب ابن رشد إلى العبرية، (٥) ليقى بن جِرْشُون وموسى الأر بونى ، (٦) القرنُ الخامسَ عشرَ ، إليادِلْ مِيدِيغُو ، إلخ .



## ١ – نظرةٌ عامة في الفلسفة اليهودية

حقًّا أن الفلسفة العربية لم تُحْسَبُ من لُمُهمَّات إلاّ من قِبَل اليهود، وفي الإسلام كان الفلاسفة أناساً منعزلين تُعِتَّنَبين مُضْطَهَدين ، وقد تَعَرَّض الأميران أو الأمراء الثلاثة الذين أجاروا الفلاسفةَ لِحرَّم المسلمين الْمُخْلصين ، فعادت مؤلَّفاتُ الفلاسفة لا تُوجَدُ في غير الترَجمات المِبْرِية أو في المنقولات بالحروف العبرية لا ستعال اليهود، وليست جميعُ ثَقَافة اليهود الأدبية في القرون الوسطى غيرَ انعكاسِ للثَّقَافة الإسلامية التي هي أكثرُ مشابهةً لعبقريتهم من الحضارة النصرانية ، والمؤثَّرُ العربيُّ هو ما تَجَلَّى به في جامعة سُورًا ( القريبة من بغداد ) ، في القرن العاشر ، أولُ محاولة في علم اللاهوت العقليّ الذي اقترن به اسمُ سَعْدِيا ، وأسفر سلطان المسلمين في الأنداس عن مِثْل هذه النتائج، ولم يَظْهَرْ، قَطُّ ، فاتحون ساروا بالتسامح والاعتدال نحو المغلوبين إلى مَدَّى أبعدَ بما سار عربُ الأندلس ، وغَدَتْ لغــةُ العرب، منذ القرن العاشر ، لسانَ المسلمين واليهود والنصارى المشترك (١) ، وصار الزواجُ المختلط كثيرَ الوقوع على الرغم من معارضة الإكليرُس ، وزال ما للدراسات اللاتينية والكنسية من نفوذٍ تمامًا ، ومن ذلك مارئي من أمر أحد الأساقفة الذي كان يَنْظِم

<sup>(</sup>۱) توجد مخطوطات باللغة الإسپانية كتبت بالحروف العربية ، كما توجد مخطوطات باللغة العلمية ، العربية كتبت بالحروف العربية كتبت بالحروف الإسپانية ، انظر إلى مجلة العلماء فى ١٦ من جرمينال من السنة الخامسة ، رقم ٧ ، — تراجم ومقتطفات ، جزء ٤ ، ص ١٨٦ (مقالات مسيو دو ساسى) ، — قياردو ، تاريخ العرب والمغاربة فى إسپانية ، جزء ٢ ، ص ١٨٦ تعليق ، — أوشوا ، قائمة المخطوطات الإسپانية فى مكتبة الملك ، ص ٥ ، وما بعدها ، — پيدال ، Concionero de Baena ، مده و ٥ ، و ٥ ، و ٥ ، و ٥ ، و ٥ . .

القصائد مراعياً جميع دقائق اللغة والوَزْن (١) ، ويَلُوم البارُ القرطبيُّ مواطنيه أشدَّ اللَّوْم لتفضيلهم الآداب العربية على الآداب النصرانية وجَهْلِهم دينَهم ولغتَهم معاً وتَوَخِّهم حِناسَ البيان الإسلاميُّ (٢) وُحَسِّناتِه بـكلُّ حرسِ .

وأكثرُ من ذلك رضاً اليهود بالفتح العربي "، فهذا الشعبُ المسكين وَجَدَ في آخر الأمرِ قليلَ راحة من سَفَره الطويل، وذلك مِثْلَ تذكارٍ لأورَشَلِيم (")، وقلد كانت إسپانية وطناً ثانياً منذ زمن طويل، وذلك أنه التجاً إليها منذ سنة ١٢٥، أى في عهد أدريان ، عدد كبير من الأسرِ الفارَّة من الكارثة التي حَلَّت بأمتها، واضطهد القُوطُ اليهود فاستقبل اليهود العرب مِثْلَ منقذين، وكان من عَمَل العِلْم والمَيْلِ إلى الدِّراسات أن انسجم العِرقان فرُئي من اليهود من رأس أكاديمية قرطبة (أ)، وما انفك مجتمع الثقافة العقلية يكون أحسن وسيلة لإقامة التسامح.

ومع أن الفلسفة اليهودية ، منذ ابن ميمون ، لم تكن غير انعكاس لفلسفة العرب فإنه لا بُدَّ من الاعتراف بأن اشتراك يهود الأندلس في الفلسفة نشأ ، على الخصوص ، عن انطلاق الدِّراسات في المشرق بفعل سَعْديا ، وقد استغلَّ حَسْداى ابن شَفْروت ، الذي كان طبيب الحكم الثاني ، ما كان يتمتع به من مَـكا نة عند هذا الخليفة فحمَل على ازدهار الدِّراسات العقلية ، التي فُتِحَتْ في جامعة سُورا لدى

<sup>(</sup>١) غاينغوس ، تاريخ الدول الإسلامية ، جزء ٢ ، ص ١٥٧ — ١٦١ .

۳۱ : Gloss. med. et inf. lat. præf. ، جن کنج (۲)

<sup>(</sup>٣) أمادور اللوس ريوسي ، Estudios sobre los Judios (مدريد ١٨٤٨) .

De institutis literariis in Hisp. quœ Arabes auctores habuerunt (٤) مدلدورف

ص ٤٥.

بني دينه (۱) وظَهرَ ابن ُ جبيرول قبل ابن باجَّة بجيلِ واحد ، قَبْلَ هذا الفيلسوف العربي الأندلسي الأول الذي نال شهرة حقيقية ، والواقع أنه لم يَكُنْ لابن جبيرول بين بني دينه غير ُ ظهور انفرادي تقريباً (۲) ، وذلك أنه أساء علماء اللاهوت بجُرُأته وأنه سُبق كثيراً بالشَّائين الرُّشديين ، الذين هم خَلَف لابن ميمون ، بما تَنَرَّل به للأُرْتَدُ كسية في أمر عقيدة الخُلق ، ومن ثمَّ كان نسيان المتن العبري لكتاب «منبع الحياة» مع تَمتُع هذا الكتاب بنفوذ كبير في اللاتينية ، ومع ذلك فإن الأرسطوطاليسية نالت حُظُوةً عظيمة لدى اليهود منذ النصف الثاني من القرن الحادي عشر ونبُذ مذهب متكلي العرب المعارض لها نَبذًا عامًا ، ويُذعر علم اللاهوت ، ويحاول القيام برد فعل مُمثلًا ، على الخصوص ، بكتاب الخوزاري علم المشهور ليهودا هليقي ، وتُبلبلُ الضائر كثيراً ، وتُجَرَّبُ جميع المناهج المكنة التوفيق بين العقيدة اليهودية والعقل ، فهنالك ظَهرَ موسي الثاني الذي تَخَصَ بنبُوغه سابق الجهود فاستحق أن يُعَدَّ مؤسِّسَ اليهودية الفلسفية .

<sup>(</sup>۱) منك ، مقالات ، ص ٤٧٩ وما بعدها ، — فيلوكسين لوزاتو ، لمحة عن سيرة حسداى ان شفروت (باريس ١٨٥٢) .

<sup>(</sup>۲) فیلسوف یهودی ظهر فی القرن الثانی عشر ، انتفع ربی أبراهام بن داود هلیثی بکتابه « منبع الحیاة » راجع Die Religions Philosophie des R. Abraham ben-David ha-Levi فون جوزیف غوجنهایمر ( أغسبر ج ۱۸۵۰ ) .

#### ۲ — موسى بن ميمون

إذا ما وَجَبَ تصديقُ ليونَ الإِفْرِيقِيِّ (١) وُجـدَ موسى بنُ مَيْمُون تلميذًا لابن رشد ، ومُضَيِّفًا إياه أيضًا ، حتى نكبته ، وأن موسى بن ميمون خَشِي، في ذلك الحين ، أن يَرَى نفسه بين أن يختار تسليمَ أستاذه وأن يَرْفيضَ تضييفه فَفَرَ إلى مصر ، وقد أثبت مسيو مُنْك (٢) كلَّ مافي هـذه القصة من مستحيل ، وذلك أن ابن رشد عندما مُنفِي كان قد مَضَى على مغادرة ابن ميمون للأندلس أ كَثْرُ مِن ثلاثين عاماً فِراراً مِن اضطهاد الموحِّدين ، وقد قال ابن ميمون في كتاب مُورِی نِنُبُوخیم ( دلالة الحائرين ) ( ۲ ، ۹ ) إنه کان تلميذاً لأحــد تلاميذ ابن باحَّة ، ولكن من غير أن يتكلَّم في هـذا الكتاب عن ابن رشدٍ مطلقًا ، وفضلاً عن ذلك فإِننا نَعْلُمَ التاريخَ الصحيح الذي بدأ فيه بمعرفة مؤلَّفاتِ الشارح، ويَرُدُّنا هــذا التاريخُ إلى سِنِي حياته الأخــيرة ، وإليك ما يُعْرِب به عما يخالِـجُ نفسَه في كتابِ أرسله في سنة ١١٩٠ ــ ١١٩١ إلى تلميذه العزيز يوسفَ بن يهودا : « لقد تناولتُ في هـذه الأزمنة جميعَ ما ألَّفَ ابنُ رشدٍ عن كتب أرسطو، خلا كتاب « الحِسِّ والمحسوس » ، وقد رأيتُ أنه وُفِّقَ لإصابة وجه الحقِّ ، بَيْدَ أَنني لم أُجِدْ حتى الآن مُتَّسَعًا من الوقت ما أَدْرُس فيه مؤلَّفاتِهِ (٢٠) » ، ولِذَا

<sup>.</sup> ۲۹۹ ، ص ۹۹ ، Apud Fabr. Bibl. gr. (۱)

 <sup>(</sup>٣) في ترجته لتلميذ ابن ميمون ، يوسف بن يهودا ، الحجلة الآسيوية ، يوليه ١٨٤٢ ،
 ٣٢ - ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) منك ، ١ ، ص ٣١ .

كان من الخطأ زَعْمُ بَسْنَاجَ (١) أن ابن ميمون تَعَلَّم من ابن رشدٍ عدمَ المبالاة بأمر الدين ، وكذلك لم يستطع ابن ميمون أن يكون تلميذاً لابن باجّة كما زَعَمَ ليونُ الإفريقُ ، وكما قِيلَ غيرَ مرةٍ بعده ، مادام لم يَبْلُغُ غيرَ الثالثة من سِنِيه عندما مات هذا الفيلسوف .

وحاصل ُ القول أن ابن ميمون أقام نفوذَ ابن رشد بين بني دينه على وجه ٍ غير مباشر، وذلك بما نَفَخَ في الدراسات اليهودية من دوافع جديدة ، وذلك أن ابن ميمون وابن رشد استقيا من منبع واحد، وأن كُلاًّ منهما قال بمأثورات المَشَّاثية العربية فانتهما إلى فلسفة متماثلة تقريبًا (٢) ، وليس من المستغرَب ، إذَنْ ، أن يَكُون بُرُوكُرُ وغيرُه من المؤرخين قد وَضَعُوا آبَنَ ميمون بين تلاميذ ابن رشد بعــد أن وَقَفَتْ نظرَهُم هــذه المشابَهات وتأثَّرُوا بنفوذ ليونَ الإفريقيِّ، وفي مجادلاتِ ابن ميمون حِيالَ المتكلمين ، على الخصوص ، ماتَبدُو عواطفُ العالِم اليهوديِّ نحو فلاسفة العرب، فهو قد ناهض بشِدَّةٍ فَرْضيةَ الذراتِ وإنكارَ السُّنَن الطبيعية والسببيةَ ، وهو إذا كان لم يؤيِّدُ ، كبعض مَشَّائي اليهود ، قِدَم الْمُيُولَى، وأن موسى لم يُرِدْ في الفصل الأولمن سِفْر التَّكُوين غيرَ تنظيم الأمور، لم يعتقد أن قِدَمَ العالَم إلحادٌ بالغُ الخُطُورة ، ويُطَابِقُ مذهبُه في تسلسل الأفلاك والعملِ الإلهٰيّ الذي يَرْبِط ما بينها مذهبَ الفلاسفة، وهو، كالفلاسفة، يَطْرَح كُلَّ تَمَاثُلِ بِينِ اللهِ وَالْحَلُوقَاتِ ، أَى إِنه يُمْكِنِ أَن يَقَالَ عَنِ اللهِ مَا لِيسِ إِياهٍ ،

۱۰ فصل ۱۰ ، Hist. Jud. (۱)

<sup>(</sup>٢) انظر إلى مقالة مسيو فرنك النفيسة عن مذهب ابن ميمون فى قاموس العلوم الفلسفية ، جزء ٤ ، ومع ذلك فإن مسيو فرنك أبصر فى ابن ميمون ، كما يلوح ، ذلك الاعتقادى المفضل للفيلسوف العربي، راجم جيجر ، موسى بن ميمون ( برسلاو ١٨٥٠ ) .

ولكنه لا يُمْكِن أن يقال مَنْ هو ، حتى إنه لا يَجْرُو أن يَنْسُبُ الوجودَ والوَحدانيةَ والقِدَمَ إلى الله، وذلك خشيةَ أن تُعدَّ هذه الصفاتُ منفصلة عن الذات الإلهية ، ولا سيما خشيةُ القولِ بأمر يشابِه الأقانيمَ النصرانية (١) ، وهذا هو مذهبُ لْلُمَطِّلِّةِ اللَّحْضُ ، ولا تكاد نظريتُه في العقل تختلف عن نظرية ابن رشد ، و يَكُون ، فَوْقَ العقل الْهَيُولانيِّ التابع ِ للحواسِّ ، العقلُ المستفادُ الْمُـكُّونَ ُ من فَيْضِ العقل العامِّ الدائم العمل، أي الله نفسه، ولا تَقْبَلُ الموجوداتُ المنفصلةُ عن الجسميةِ الكَثْرَةَ ، ولِذَا فلا يُوجَدُ غيرُ نَفْسِ واحــدة (٢) ، ومع ذلك فإن ابنَ ميمون يُفْرِد العقلَ ، كما يَلُوح ، أكثرَ ممـا يَصْنَع الشارِحُ فيَعْزُو للنفس كُنْهَا مستقلاً ويَرْ بُكه أمرُ البعث، ويحاول إيضاحَه من غيير أن يَصِلَ إلى شيء مُقْنيع، ولْيُعْلَمُ أَن اعتراضاته تَبْلُغُ من آلحدً ، أحيانًا ، ما تـكا فِحُ معــه أمرَ الخلود ، وَيَقُومَ كَمَالُ الإِنسانَ عَلَى تَعَهَّدِهِ طَبِيعَتِه بالعِلْمِ ورَفْع مستواها به ، والعِلْمُ هو العبادةُ الحقيقيةُ الواجبةُ نحو الله ، أَجَلْ ، يُمْكِينُ أَن تَبْدَأَ رؤيةُ الله في هـذه الدنيا ، ولكن الوصول إلى العِلْم ليس سَهْلاً على الجميع، فاللهُ أقام النُّبُوَّةَ مقامَ العـلم من أُجِل البسطاء، والنُّبُوَّةُ حالُ طبيعيةٌ أَكُلُ من حال العامِّيِّ يَنْتَهِي إليها بعضُ الأخيار ، ولا يختلف الوحىُ النُّبَوىُ ، من حيث الأساسُ ، عن إفاضة العقل الفعال ، و إن شئت َ فَقُل عن دوام وحي العقل .

<sup>(</sup>١) دلالة الحائرين ، ١ ، ص ٢٢٥ وما بعدها ، ( ترجمة منك ) .

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ص ٤٣٤ ـ ٢٥٠٠ .

## ٣ — اليهودُ أيْقبلُون على ابن رشد

ولا يُمُورِز هذا المذهب غيرُ اسمِ ابن رشدٍ ليمكن إطلاق اسم الرُّ شدية عليه، ولم يَكْبَثُ هذا الاسمُ أن صار أولَ حجة ٍ لدى اليهود تقريبًا اتِّبَاعًا لتوصية ابن ميمون ، ولدينا رسالةٌ طريفة وَجَّهها يوسفُ بنُ يهودا إلى أستاذه ابن ميمون ، فتَكْشِف لنا باختصارِ عما نال الشارحُ من أهميةٍ عند اليهود في أثناء حياته على ما يحتمل ، جاء في هذه الرسالة : « أمس وَجَدَت ابنُتُك الحجبو بةُ الحسناء الفاتنة ، يِليَادُ ، لطفاً أمامي ، وقد راقَتْني الفتاةُ وغَدَوْتُ خاطباً لها وَفْقَ الشريعة التي أُنْعِيمَ بها في سِيناً ، وقد تزوجتُها بثلاثة أشياء ، وهي : أنني أعطيتُها مَبْلغَ الصَّداقة صَدَاقاً ، وأنني كتبتُ لها عَقْدَ حُبِّ لُخِّبِي إياها ، وأنني عانقتها كما يعانقُ الشابُّ العذراء ، فبعد أن نِلْتُهَا بجميع هـذه الأساليب دَعَوْتُهَا إلى حَجَلة (١) الغرام ، ولم أستعمل الإفناعَ ولا العُنْفَ ، و إنمــا منحتني خُبُّها لأنني منحتُهــا حُبِّي وربطتُ رُوحي بروحها ، وقد وَقَع جميع مُ هـذا أمام شاهدين معروفين جيداً ، وهما الصديقان : ابن عُبَيْد الله ( ابن ميمون ) وابن رشـد ، ولكنها ، وهي لا تزال في الحجَّلة تحت سلطاني ، صارت غيرَ وَ فِيَّةٍ لِي وَتَحَوَّلتْ إِلَى عُشَّاق آخرين ... (٢).

وهـذه الخطيبة هي الفلسفة التي نالها يوسفُ بن يهودا من مُعَلِّمهِ زواجًا، والتي لم يَظْفَرُ منها بكلِّ ما يَبْتَغِي كَا يَلُوح، وترانا مَدَينين لذَوْقَ يوسفَ

<sup>(</sup>١) الحجلة: ستريضرب للعروس في جوف البيت.

<sup>(</sup>٢) منك ، لحة عن سيره يوسف بن يهودا ، ص ٦٢ .

ابن يهودا في أمر الرموز ، وذلك بتفسير سِفْر « نشيد الأناشيد » تفسيراً ليس أقلَّ طرافة ، فالشُّولَمِّيَّة هي النَّفْس الفردية التي تحاول الاتصال بالعقل الفعَّال عن حُبِّ (١) ، وقُل مِثْلَ هذا عن تنازع يعقوبَ والمَلكَ ، وذلك أن نَفْس يعقوبَ العاقلة هي التي تناضل وتَبْذُل جُهْداً للوصول إلى درجة العقل الفَعَّال الذي مُمَنَّلُهُ الْمَلَكُ ، ولكن من غير أن تستطيع بلوغَها مادامت مُقَيَّدَةً بقيود البَدَن ، ويَدُوم الصِّرَاعُ حتى مَطْلَع ِ الفجر ، أي إلى أن تَصِلَ النَّفْس إلى النور الأبديِّ بعد أن تتخلُّص من ظُلُمات الهَيُولَى (٢) ، وقد اطلعنا على قصة متعة جاءت في كتاب « أخبـار الحـكماء » لجمال الدين القِفْطِيِّ فأخــذها عنه أبو الفرج (٢٠) وعَلِمْنَا بها ما بين مذهب يوسف بن يَهُودا ومذهب ابن رشد من مشابهة ، قال جمال الدين : «كانت بيننا مودة طالت مدتَّها . . . وقاتُ له يوماً إن كان للنَّهْس بقاء تَفْقِلُ به حالَ الموجودات من خارج بعد الموت فعاهِدْني على أن تأتيني إن مِتَّ قَبْلَى ، وآتيك إن مِتُّ قبلك ، فقال : نَعَمْ ، ووَصَّيْتُه أن لا يَغْفُل ، ومات ، وأقام سنتين ، ثم رأيته في النوم . . . فقلت له : ياحكم ! ألستُ قَرَّرتُ معك أن تأتيني لتُخْبرَني بِمَا لَقِيتَ ، فَضَحِك ، وأدار وجهه ، فأمسكته بيدي ، وقلت ! لا بُدُّ أَن تقول لى ماذا لَقِيتَ ، وكيف الحالُ بعد الموت ، فقــال لى : الــكُلِّيُّ لِحَقَّ بالكلِّ ، وَبَقَى الجزُّنُّ في الجزء ، ففهمتُ عنه في حاله كأنه أشار إلى أن

<sup>(</sup>١) شنايدر ، فى موسوعة إرش وغروبر ، مادة : يوسف بن عقنين ، ص ٥٣ وما بعدها . (٢) منك ، المصدر المذكور ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) تاریخ مختصر الدول ، ص ٤٦٢ ، وقد نقلت عین العبارة من قبل مسیو منك ( المصدر الذكور ، ص ١٧ — ١٨) ومن قبــل ڤنريك ، De auct. græc vers præf ، ص ٧ وما يعدها .

النفسَ الكليةَ عادت إلى عالم الكلِّ والجسدَ الجزئيَّ بَقِيَ بالجزء ، وهو المركز الأرضى ، فتعجبتُ بعد الاستيقاظ من لطيف إشارته » .

وَيَقِيَتُ جميعُ مدرسة ابن ميمون وَ فِيَّةً للمشَّائية الرشدية ، و بَكَعَ هذا الأمرُ من الشهرة ما لم يَخْشَ غليومُ الأُ وْرْنِيُّ أَنْ يقول معه إنه لم يَبْقَ بين اليهود الخاضعين للعرب واحد م يَتْرُكُ دينَ إبراهيمَ ولم تُغْسِد ه ضَلَالاتُ العرب أو ضلالات الفلاسفة (١).

وماكان ليُعُوزَ حركة عقلية واضحة بهذا المقدار أن تُثِيرُ معارضة شديدة لدى علماء اللاهوت، فلم يَنْفَك ابن ميمون والفلسفة يكونان، مُدَّة قرن واحد، موضع صراع عنيف بين كُنُس الپرُوڤَنْس وكَتَلُونة وأرغونة، فيحرم كُنُ فريق خَصْمة، و بَلَغَ بعضهم من الاسترسال مااستعانوا معه بالسلطة الإكليرُسية على خصومهم، وحَكَمَت مُونْبِلْية و بَرْ شُلُونة وطليطلة على مؤلّفات ابن ميمون بالإحراق، وأربُونة وحدَها هي التي قامت بالدفاع عنها ذات حين، وتعاقبت الرسائلُ القائلة لأرسطو وابن ميمون وعليهما عاماً بعد عام (٢)، وكان رئيس الفرقة اللاهوتية، شاومو بن أديرت، لا يزال من القوة في سنة ١٣٠٥ ما يُوجِبُ معه الإقدام على دراستها ما يُوجِبُ معه الإقدام على دراستها ما يُوجِبُ معه الإقدام على دراستها ما يُوجِبُ معه الإقدام على دراستها

<sup>(</sup>۱) De Legibus (۱) (اعتراضات ، جزء ۱ ، ص ۲۵) .

 <sup>(</sup>۲) راجع هوتینجر ، المکتبة الشرقیة ، س ٤١ ـ ٤١ . ١ ، ١ ، ١ ، ٩٦٠ ،
 ۸۷٦ ، ۳ ، ۷۹٦ ، ٤ ، ۹۲٠ .

قبل السنة الخامسة والعشرين من العمر جاعلًا الحرام جزاء من يخالف ، وكان لا ُبدَّ من نفوذ داود قمحى ونشاطِ شَمْطُوب بن يوسف بن فَلقيرا ويَدَعْيا هِينِينِي البِيزِي لتقرير انتصار المَشَّائية في الكنيس نهائيًّا ، وهـذا هو من انتصارات الفلسفة النادرة على علماء اللاهوت ، وقد أدَّى هـذا إلى جعل الشعب اليهودي ممثل العقلية الرئيس في النصف الثاني من القرون الوسطى .

### ع - ترجمةُ كتب ابن رشد إلى العِبْرية

يمتاز هذا الدَّوْرُ الثاني من الفلسفة اليهودية بأمرين: (١) تَغَيُّر المَسْرَح،وذلك أن تعصبَ الموحِّدين أكره الحضارة اليهودية على الفيضان في إسپانية النصرانية واليروڤَنْس ولَنْفِدُوكة ، فصارت برشاونة وسَرَّقُسْطَة وأر بونة ومُونْنِيلْية ولُونِل وبزية وأَرْجَنْديار وَمَرْسِنْية مراكزَ للحركة الجديدة ، (٢) اكتساب الفلسفة اليهودية لونَ فلسفة العرب، وتتقدَّم هذه الفلسفة بشيء من الاستقلال و إن كانت مَشَّائيةً جَوْهِرًا ، و يُذَ كِّرُ سَعْديا وابنُ جبيرول ويهودا هَلِّيڤي بالسِّكُالاَسية الأولى (أبِيلاَرد ورُسْلِين ، إلخ . ) التي هي أقدم من ترَجمة الحجموعة الكاملة للأرسطوطاليسية ، وعلى المكس يُذَ كُر موسى بنُ ميمون و لِيڤي بن جِرْشُون بالسِّكُلاَسية الثانية (ألبرت والقديس توما) عن إحاطة بالموسوعة المَشَّائية ، وستصبح كتب أرسطو مع شرح ابن رشد الأكبر أساسَ الفلسفة اليهودية حَصْراً بعد الآن، و يَكُون ابنُ رشد مَديناً لليهود بشهرته مِثْلَ شارح ، ومن اليهود ينال ابنُ رشدٍ لقب « روح أرسطو وعقله » (١) الذي أيدته جامعة يادُو بعد ذلك رسميًّا ، والواقعُ أن مَثْنَ أرسطو لَلَحْضَ 'يُلْقَى فىالمخطوطات العبرية نادراً جِدًّا ، وعلى العكس تَحْمِلُ الرسائلُ الْمُرْفَقَةُ بالشرح ، حتى تلخيصات ابن رشد غالباً ، اسمَ أرسطو فقط .

ولما هاجرت فلسفةُ اليهود من إسپانية الإسلامية إلى البُروڤَنْسوالبقاع المتاخمة

Anekdota zur Geschichte der mittelalterlichen Scholastik unter Juden ، دلشه (۱) • ۳۰۲ سال ۱۸۱۱ (لیسك ۱۸۱۱) ص ۳۰۲

لجبال البَرْ نات عادت اللغة العربية ، التي كانت لغتَّهم الدارجة والعلمية ، لا تَـكُون مألوفة عندهم، وشَعَرُوا بضرورة نقلهم إلى العبرية جميع الكتب المهمة في العلم والفلسفة ، وقد عاشت هذه الترَجماتُ أطولَ من أصلها في الغالب ، وهي وافرةٌ في المكتبات، وذلك ما صارت معرفةُ العبرية ِ الرَّبَّانية معه ألزمَ من معرفة العربية لتأليف تاريخ الفلسفة العربية (١) ، ومع ذلك فإن الطريقة التي اتُّبِعَتْ في هــذه الترَجَمات هي من أبسط ما يكون ، وذلك أن الَمْنَنَ نُقُلَ رَسَّمًا أَ كَثْرَ مما نُقُلِ ترجَمةً ، فحافظ بذلك كثيرٌ من الألفاظ العربية على صورته الابتدائية ، وجُمِلَ كُلُّ أصل عربيِّ بأصل عبريِّ مقابِلٍ و إِن كان المعنى مختلفاً في اللغتين ، وقُلْ مِثْلَ هذا عن الصِّيَغ النحوية التي يُمُكِنِ أن يعاد بها ، مع شيء من العادة ومن غـير تردُّدٍ ، ما كان أمام عيني المترجم اليهودي من مَثْنِ عربي (٢) ، وليس في غير بعض الرسائل ذات الطابع الخاص" ، كشرح فن " الخطابة وفن" الشعر ومُجهورية أفلاطون وكتهافت التهافت ، ما أباح المترجمُ لنفسه تناولَ الـكلام باسمه الخاصّ ، وذلك إمّا ليَسْتبدل الجزئياتِ الْمَوَّهَ ۚ المتنعةَ ترجَمُّها بجزئياتٍ أخرى أكثرَ إمتاعاً في نظر بني دينه ، وإما لتحميل المؤلف لساناً أكثرَ أَرْتُدُ كُسِيَّةً (٣) .

<sup>(</sup>١) كان ريشارد سيمون قدأ بدى هذه الملاحظة (ذيل لليون الموديني، ص ١٢١، باريس، ١٧١).

<sup>(</sup>۲) راجع غولدنتال . Averrois in Arist. Rhetor. comment ، مقدمة بالعسبرية ، وفي مذكرات أكاديمية ثمينة (صنف الفلسفة والتاريخ) ، ۱۸۵۰ ، مذكرات أكاديمية ثمينة (صنف الفلسفة والتاريخ) ، ۱۸۵۰ و واسط و واس

<sup>(</sup>٣) راجع تهافت النهافت ، ص ١٠١ و ١٠٢ و ١١٩ و ٢٠٨ و ٣٤٤ و ٣٥٢ ،... تلخيص فن الخطابة ، ص ٤٩٤ .

و يَرْجِع مجدُ هذا العملِ العظيم في الترجمة ، الذي شَغَل جميعَ القرنِ الثالثُ عشر والنصف الأولَ من القرنِ الرابعَ عشرَ ، إلى آل ابن تِيبُون الذين هم من أصل أندلسي فاستقرُّوا بلُو نِل (١) ، و إذا ما وَجَبَ تصديقُ قائمة المخطوطات في المكتبة الإمبراطورية وُجِدَ أن زعيمَ هذه الأَسْرَة الْمُجِدَّة ، يهودا بنَ تِيبُون ، الملقبَ بأمير المترجمين ، تَرْجَم شروحَ ابن رشد على الطبيعيات ورسالةَ النَّهْس والآثارَ الْعُلْوية ( عبرى ٣١٤ ) ، بَيْدَ أن هذا خطأً ، وذلك أن يهودا كان يعيش فى أواخر القرن الثاني عشر ، أي في زمن كان لا يَدُور البحث فيه حَوْل ترجَمة ابن رشد إلى العبرية ، ومن الخطإ ، أيضاً ، عَزْوُ بَرْ تُولُكُشي وقُولفَ (٢) إلى شموئيلَ بنِ تيبون ترجمة كلخيص ابن رشد للطبيعيات ، فجميعُ هذه الأعمال تُركُّه إلى التِّيبُونيِّ الثالث، موسى بن تيبون، ومع ذلك فإن شموئيل (أوائل القرن الثالثَ عشرَ ) كان من جهة ، أولَ مترجم لكتب ابن رشد في الطبيعيات وما بعد الطبيعــة إلى العبرية ، ويُعَدُّ كتابه الـكبير المسمَّى « آراء الفلاسفة » موسوعةً مقتطَفَةً من ابن رشد اقتطافًا حرفيًّا ، غالبًا تقريبًا ، مع تصريح مؤلفه بأنه مترجمٌ أمينُ ۖ لأرسطو ، وقد كان هذا المؤلف يَعْمَلُ وَفْقَ النصِّ العربيِّ ، وقد عاد هــذا الكتاب النفيس لا يُقْرَأُ بعد أن صارت بين الأيدى ترجَماتُ تامة كَمْنَن ابن رشدٍ نفسِه (٢) ، وقُلُ مِثْلَ هــذا عن الموسوعة المَشَّائية المُسَمَّاة « طلبَ الحَـكمة » (١)

<sup>(</sup>١) راجع ڤولف ،١،ص٤٥٤ ، \_ تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ١٦ ، ص ٣٨١ \_ ٣٨٦ ،

<sup>(</sup>٢) ڤولف ، ١ ، ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) كان مسيوشتاينشنايدر أول من عرف بهذا الكتاب (Catal. Codd. Hebr. Acad. Lugd. Bat ص ٦١ وما بعدها ، راجم ص ٣٥ وما يعدها ) .

<sup>(</sup>٤) وكذلك يعود فضل أول تعريف بهذا الكتاب إلى مسيو شتاينشنايدر ، المصدر المذكور ، ص ٥٣ وما بعدها .

ليهودا بن شأوموكوهين الطلّيطِلِيّ الذي هو بمن كان يَرْعاَهم فردريك الثاني ، وأنّف يهودا كتابه في سنة ١٢٤٧ ، وتم مُعْظَمه بعد ابن رشد ، وتختلف اصطلاحات هذا المؤلف اختلافا كبيراً عن اصطلاحات آل تيبون ، فكان لها بعد ذلك قوة القانون في المدرسة اليهودية ، وكذلك شَمْطُوبُ بن يوسف بن فَلقيرا الأندلسيّ المولودُ حَوْالَيْ سنة ١٢٢٦ قد انتفع بابن رشد كثيراً ، وأدْمَجَ ، أحياناً ، نصوصاً طويلة من الشارح في مؤلفاته الخاصة (١) ، ومِثْلُ هذا ماصَنع جِرْشون ابن شاومو في كتابه « باب السماوات » الذي ألفه في النصف الثاني من القرن الثالث عشر (٢) .

وأقام پُرُو قَنْسِيُ بناپل ، وصاهر آل تِيبُون (كان خَتَنَا لَشَمُونُيل ، وكان أول مترجم لا بن رشد أصَّلا ، وكان يعقوب بن أبَّا مارى بن رَبِّى شمشون أنطولى أحد اليهود الذين كان فردريك الشانى يُعْطِيه راتباً كُيْلَ يساعِدُه على مشروعاته فى توطئة عِلْم العرب ، ويُركى فى آخر ترجَمته لشرح ابن رشد على المنطقيات التى تَمَّتْ فى ناپل سنة ١٢٣٢ (٢) أنه يُثني على سخاء فردريك وحُبة للعِلْم ويَرَكَى فى آخر ترجَمته لشرح الله وحُبة المنطق المنطق على مترجاً لحلاصة المنطق

<sup>(</sup>١) منك ، مقالات ، ٤٤١ و ٤٥٤ و٥٥١ و٤٩٤ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) ڤولف ، ۱ ، ص ۲۸۹ ، ــ منك ، ص ٤٣٧ ، تعليق .

<sup>(</sup>۳) قولف ، ۱ : ص ۲۱۸ ، ۳ : ۳۱ ، ۷ ، ۱ ، ۷ ، برتولکشی ۱ : ۱۱ ، برتولکشی ۱ : ۱۱ ، برتولکشی ۱ : ۱۱ ، برالکتبة الإمبراطوریة ، أساس عبری قدیم ، رقم ۴۰۳ ، البیان : ۹۸ و ۱۰۱ ، آوری ، القسم الأول ، ص ۷۷ ، ب لنبیسیوس ، ۱ ، ص ۴۹۳ و ۶۰۶ ، بازینی ، ۱ ، ص ۱۱ و ۶۰۸ ، برتولکشی در وروسی ، Dizionario ، ص ۳۰ ، برآیضاً ، «Codd. mss. کرافت ، Codd. hebr. Vienn ، براجم کرمولی ، تاریخ أطباء الیهود ، ص ۸۰ ، براجم کرمولی ، تاریخ أطباء الیهود ، ص ۱۳۱ ، وما بعدها .

إلى العبربة ، ثم يوجد فى مكتبات باريس وتُورين و قِينة ترَجَمَةُ لمختصر المجسطى لا بن رشد تَحْمِلُ اسمَه أَكَمَّها فى ناپل سنة ١٢٣١ .

ومن الراجح أن تكون ترجمات أنطولى ، التى تمَّتْ نظراً إلى الترجمات اللاتينية على الخصوص ، قد نَفَذَت فى الرُوفَنْسِ قليلاً ، وذلك لأننا نرى بعد ثلاثين سنة ، أى حَوَالَىٰ سنة ، ١٢٦٠ ، أن موسى بن تيبون يَمْنَح بنى دينه ترجمة تكاد تكون كاملة لشروح ابن رشد ، ولبعض المؤلفات الطبية ، أيضاً ، كشرح الأرجوزة (١٠) وقد تَرْجَم شلُومو بنُ يوسف بن أيوب الذى يَرْجِعُ أصلُه إلى غَرْ ناطة ، والمقيمُ بيزِيْبة ، شرح كتاب السماء والعاكم (٢٠) ، وذلك فى ذاك الزمن ، أى فى سنة ١٢٥٩ ، وقد ترجم زرَحْيا بنُ إسماق البرشلونيُ شروح الطبيعيات وكتاب السماء والعاكم وما بعد الطبيعة (٣) فى سنة ١٢٨٤ ، وقد ترجم يعقوبُ بن ماخير خلاصة المنطق فى سنة ١٢٩٨ ، وشروح الأجزاء ١١ ـ ١٩ من تاريخ الحيوان فى سنة ١٣٠٥ ،

وهكذا كان يُوجَدُ ، منهذ القرن ِ الثالثَ عشرَ ، ما يَبْلُغ ثلاثَ ترجماتٍ

<sup>(</sup>۱) ڤولف ، ۱: ص ۱۹ و ۱۹ و ۱۹ ت ۲: ۵ ۲ ۱ ۲ ۲ ۲ ۱ س ۱۹ کتبة الإمبراطورية ، رقم ۱۱ قولف ، ۱: ص ۱۹ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ و ۳۰۰ نابیسیوس ، ۱: ص ۱۵ ، — لنبیسیوس ، ۱: ص ۲۸۰ ، — شتاینشنایدر ، ص ۳۰۰ ، — شتاینشنایدر ، ص ۳۰۰ و ۳۰۰ ، — مکتبة منرڤا برومة ، الخ .

<sup>(</sup>۲) ڤولف ، ۳ : ۱٤ ، ٤ : ۲۰۷ ، ــ پازینی ، ۱ : س ۱۳ و ۲۰ ، ــ دولیتش ، ص : ۲۹۲ .

<sup>(</sup>٣) پازيني ، ص ١٦ و ٥٢ - ٣٠ ، ٦٠ ، ــ ڤولف ، ٤ : ص ٥٩١ و ٧٩١ .

<sup>(</sup>٤) أورى ، القسم الأول : ص ٧٤ و ٧٧ ، — كرافت ، Codd. hebr. Vienn. ، ص ١٣٨ ، — أخطأ ڤولف في ذهايه إلى أن هذه الترجات وضعت سنة ١٢٢٨ وسنة ١٢٣٥.

مختلفة للشروح نَفْسِها، ومع ذلك فإننا نَرَى فى النصف الأول من القرن الرابع عشر عمل طائفة من المترجمين المجدد، وليس فى هذا العمل المكرَّر ما يُثِيرُ الحيرة ماكان تكرارُ الترجمات فى القرون الوسطى أسهل من نَيْلِ ما هو موجود منها ، وذلك أن كثيراً من هذه الترجمات تَمَّ من أجلِ هذا الرجل أو ذاك ، فكانت لا تَخْرُج من الإقليم الذى تَمَّتْ فيه (١).

وكان من أكثر المترجمين نشاطاً في همذه السلسلة الجديدة كلُو بِيمُوسُ بنُ كُو بِيمُوسُ بنُ كُو بِيمُوسُ بنَ كُو بِيمُوسَ بنِ مِيثِيرَ المولودُ في الآرل سنة ١٣٨٧ (٢) ، فني سنة ١٣١٤ تَرْجم الشروحَ على الجدك والبراهين السوفسطائية والتحليلاتِ الثانية (٣) ، وفي سنة ١٣١٧ تَرْجم شروحَ ما بعد الطبيعة (١) والطبيعيات (٥) وكتابَ السماء والعالمَ (٢) وكتابَ ترْجم شروحَ ما بعد الطبيعة (١)

<sup>(</sup>۱) وهكذا تمت ترجمات زرحيا بن إسحاق سنة ۱۲۸٤ من أجل شبتاى بن شلومو الذى كان يقيم برومة ، ثم استنسخت بعــد عشر سنىن من أجل يهودى آخر برومة ( پازينى ، ۱ : ص ۱۹ و ۲۰ ) .

 <sup>(</sup>۲) قدم مسيو زونغ إيضاحات عن هذا المترجم فی صحيفة جيجر (۲: ۳۱۳ -- ۳۲۰)،
 -- راجع دليتش، Codd. Lips. ، ص ۲۸۸ و ۳۰۷ و ۳۲۰.

<sup>(</sup>٣) پازيني ١ : س ١٢ و ٥٠ ــ ٣٥ ، ــ دو روسي ، ٧ : ص ٩ ، ــ المكتبة الإمبراطورية ، رقم ٣٣٢ ، ــ ڤولف ، ٤ : ٧٠١ .

<sup>(</sup>٤) پازینی ، ۱ : ۱۶ و ۱۰ ، ــ برتولکشی ، ۱ : ۱۳ ، ــ ڤولف ، ۱ : س ۱۹ ، ــ المكتبة الإمبراطوربة ، رقم ۳۱۱ ، ــ سنایدر ، س ۲۷ .

<sup>(</sup>ه) أورى ، القسم الأول ، ص ٧٤ ، ــ المكتبةالإمبراطورية ، رقم ٣١٠ ، ــ پازيني ١: ٧٠ ، ــ ڤولف ، ١: ص ١٩ .

<sup>(</sup>٦) ڤولف ، ٤: ٧٠١ .

الكُون والفساد (1) والآثارَ العلوية (٢) ، وتَعَجِدُ تحت اسمه أيضاً ترَجمات شرح كتاب النَّفْس (٢) وشرح رسالة اتصال العقل المفارق بالإنسان (١) ، وكان كلونيموس يَعْرِف اللاتينية ، فتَرْجم إلى اللاتينية في سنسة ١٣٢٨ كتاب « تهافت النهافت » (٥) .

وحَوَالَىٰ ذَاتِ الزمن تَرْجم كُلُو نيموس بن داود بن تُودْرُوس كتاب « تهافت النهافت » من العربية إلى العبرية (٢) ، ولا يَجُوز أن يُخْلَط بينه و بين الطبيب بناپل ، كُلُو نِيمُوس بن داود ، الذي تَرْجم ، في أثناء إقامته بالبندقية في القرن السادس عشر ، كتاب « النهافت » ورسالة « الصال العقل المفارق بالإنسان » من العبرية إلى اللاتينية ، فما بين أسماء هؤلاء الرجال الثلاثة من شبه أدّى إلى كثير من الالتباس (٧) .

وفى سنة ١٣٢١ تَرْجم ربى شموئيل بن يهودا بن مَشُولام المَرْسِيلِيُّ ، الذى كان أبوه يُسَمَّى مِيلِس (إميل ) بُنغُوداس ، شرحَ كتاب الأخلاق إلى نيقوماخس (٨) وجوامعَ سياسة أفلاطون (٩) ، وفى سنة ١٣٣٧ تَرْجم

<sup>(</sup>۱) مازینی ، ۱: س ۱۳ ، ثولف ، ۳: ۱٤.

<sup>(</sup>٢) مكتبة برلين ، مخطوطات عبرية ، رقم ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٣) فبريسيوس ، المكتبة اليونانية ، جزء ٣ : ص ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٤) ڤولف ، ١ : س ٢٠٠٦ ، ٣ : ص ١٦ .

<sup>(</sup>ه) شتاينشنايدر ، ص ٠ ه ، وقائمة أكسفورد غير المطبوعة ، رقم ٢٨ .

<sup>(</sup>١) شتاينشنايدر ، س ٥٠ ـ ٢٠ .

<sup>(</sup>۷) قولف ، ۱ : س ۳۱ و ۱۰۰۳ و ۱۰۰۳ ، ــ بر تولیکشی ، ۱ : س ۱۴ و ۱۳۱ ـ ۱۳۲ ، وقد قوم مسیو شتاینشنایدر هذه الالتباسات .

 <sup>(</sup>A) يازيني ، ۱ : ۳۳ ـ ڤولف ، ٤ : ۷٥٣ .

<sup>(</sup>٩) لنبيسيوس ، ١ : ص ٢٩٢ و ٣٨٤ ، -- پازيني ، ١٣:١ ، -- کرافت ، =\_

تُودْروس تُودْرُوسى ( تِيُودُور بن تِيُودور ) الآرلى ، شروح الجدل والسوفسطائية والخطابة والشعر والأخلاق (١) ، وهذه الترجمة هى التي نشرها مسيو غُلدِنْتَال ، و يَقْتَرَن بهذا العمل الواسع جَمْع من المترجمين الآخرين الفامض أمرُهم أو الذين يُشَكُ في زمنهم ، وهم شَمْطُوب بن إسحٰق الطَّرطُوشي ( شرح الطبيعيات وكتاب النفس ) (٢) ، ويعقوب بن شَمْطوب ( تحليل القياس الأول ) (٣) ، ويهودا بن تاشين ميمون ( الطبيعيات ، كتاب السماء ومقالة في الوجود ) (١) ، وموسى بن تابورا بن شموئيل بن شُدائى ( كتاب السماء ) (١) ، وموسى بن شأومو السالوني ( ما بعد الطبيعة ) (٧) ، ويهودا بن يعقوب ( الأجزاء ١١ – ١٩ من الحيوان ) (٨) ، وشاومو بن موسى الفُواري يعقوب ( الأجزاء ١١ – ١٩ من الحيوان ) (٨) ، وشاومو بن موسى الفُواري

<sup>=</sup> س ۱٤۲، ـ لاب ، .Bibl. nova mss ، س ۲۹۹، — برتولکشی ، ۱: ۱۲، ... وقد خلط ڤولف (۲۰:۱) بینه و بین شموئیل بن تیبون .

<sup>(</sup>۱) لنبيسيوس ، ۱ : ۲۹۲ ، \_ پازيني ، ۱ : ۱۲ و ۱۳ ، \_ لاب ، ص ۳۰۳ ، رقم ۲۲۲ ، \_ قولف ، ۱ : ۲۰ ، \_ المكتبة الإمبراطورية ، أساس قديم ، رقم ۳۲۲ و ۳۲۰ ، سوربون ۲۹۷ ، \_ دليتش ، ص ۳۰۷ ، \_ كرافت ، ص ۱۳٤ ، وما بعدها ، \_ دو روسي ، جزء ۲ ، ص ۹ \_ ۱۰ ، \_ وقد كتب مخطوط ثينـة في أڤنيون سنة ۱٤٦٠ ، وهذا ما جعل فبريسيوس ( المكتبة اليونانية ، جزء ۳ ، ص ۲۲۲ ) يقول إن ابن رشد ألف هذا الشرح في أڤنيون !

<sup>(</sup>۲) المـكتبة الإمبراطورية ، أساس قديم ، رقم ٣١٣ ، ــ ڤولف ، ٣ : ١٣ ، ٧٢:٤ ، ــ دوليتش ، ص ٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) المكتبة الإمبراطورية ، رقم ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٤) ڤولف ، ٣ : ص ١٣ و ١٤ .

<sup>(</sup>٥) فبريسيوس ، جزء ٣ : ص ٢٣١ ، فى ڤينة والڤاتيكان .

<sup>(</sup>٦) اسم هذه المدينة أمر مشكوك فيه ،ومن الخطأ أن قبلت قائمة مخطوطات المكتبة الإمبراطورية بدرس « تولون » ، انظر إلى شتاينشنايدر ، ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٧) المسكتبة الإمبراطورية ، رقم ٣١٠ .

<sup>(</sup>۸) مكتبة برلين ، رقم ۲۹۰ .

(اليَقَظة والمنام) (١) ، وتُرْجِمَ كتابُ « جوهر الأجرام الساوية » ، المؤلفُ من مباحثَ منفصلة ، من العربية إلى اللاتينية ومن اللاتينية إلى العبرية من قِبَل يهودا ابن موسى بن دانيال الرومياني ً ، وذلك مع كثيرٍ من الرسائل السَّكُلاسية لألبرت والقديس توما وجيل دو روم (٢) ، وليس هذا المثالُ عن تأثير السَّكُلاسية اللاتينية في سِكُلاَسِيَّة اليهود أمراً فريداً ، فقد تَرَك جدالُ أَرْتُدُ كُسِ النصارى حيالَ الرشديين أكثرَ من أثرٍ في كتب المؤلفين العبريين (٣) .

<sup>(</sup>۱) برتول کشی ، ۱: س۱۳ .

<sup>(</sup>۲) راجع دو روسی ، Mss. Codd ، رقم ۳۱۵ و ۱۱۷۴ و ۱۳۲۲ و ۱۳۷۲ ، ولم يدرك دو روسی عنوان هذا الكتاب الذی ترجمه بـ Robur Cœlorum .

<sup>(</sup>٣) شتاينشنايدر ، ص ٣٧ وتعليق ، وكذلك توجد ترجمات لأرسطو من اللاتينية إلى العبرية ( المصدر نفسه ، ص ١٣٨ ــ ١٣٩ و ٢١١ ــ ٢١٢ ) .

## ہ ــــ لیڤی بن جِر°شون وموسی الأربونی

شيرد القرنُ الرابع عشر بلوغ نفوذ ابن رشد أوْجَهُ لدى اليهود ، فقد شرح أشهرُ فلاسفة ذلك العصر ليقى بن جِرْشُون البانيولى ( مسير ليون ) مختلف شروح ابن رشد ومؤلفاته الخاصة كجوهم الأجرام السهاوية ، ورسالة إمكان الاتصال (۱) ، وإذا ما نُظِرَ إلى الأمر من بعض الوجوه وُجدد شرحُه ملازماً لمَّن ابن رشد كلازمة شرح ابن رشد لمَنْ أرسطو ، ويكُوح أن القرون الوسطى كانت تُؤْثِرُ هذه التحليلات التي تَمُرُ من يد ثانية وثالثة على المُتون الأولية ، ومع ذلك فإن مذهب ليقى هو المَشَّائية العربية الخالصة ، ويبَدُو أجرأ من ابن ميمون فيُخْضِع العقيدة الموسوية لمقتضيات المَشَّائية ، ويقول ، غيرَ من ابن ميمون فيُخْضِع العقيدة الموسوية الطبيعية وبالمادة الأولى المُجَرَّدة من الصورة وباستحالة الإحداث .

وهكذا قام ابنُ رشد لدى اليهود مقام أرسطو، وابنُ رشد هو الذى يُشْرَح وُيُلَخَّص ويُقطَّعُ وَفْقَ مايقتضيه التدريس، وكان موسى الأربونيُّ (مسير ڤيدال)، المعاصرُ لِليڤى بن جِرْشون ، يَصْنَع فى أربونة ما كان يَصْنَع فى بِرْ بنْيان البعيدة

<sup>(</sup>۱) ڤولف ، ۱ : ۷۲۸ ، ۲ : ۲۰۰ ، — برتولکشی ، ۱ : ۸۱ ، — دلتش ، Codd. Lips. ، — هوتنجر ، Codd. Lips. ، طلکتنه الشه قمه ، ص ۶۷ .

منها بضعة فراسخ، فشرَح فى سنة ١٣٤٤ رسالة إمكان الاتصال (١) ، وشرَح فى سنة ١٣٤٩ رسالة إمكان الاتصال (١٥ ، وشرَح فى سنة ١٣٤٩ كتاب جوهر الأجرام الساوية وغيرَه من مباحث ابن رشد الطبيعية (٢) ، وتَنال الطبيعياتُ والخُلُقيات وشرحُ مقالة الإسكندر الأفروديسي فى العقل وجميع أقسام البرنامج الرشدي تنقيحاً جديداً على يديه ، ويُنسَبُ إليه كثيرُ من ترجعات ابن رشد كما يُنسَبُ إلى ليقي بن جرْشون ، بَيْدَ أن هذا خطأ نشأ عن ترجعات ابن رشد كما يُنسَبُ إلى ليقي بن جرْشون ، بَيْدَ أن هذا خطأ نشأ عن عد الرسائل التي ألقها هذان الأستاذان عن رسائل الشارح من الترجعات (٣) ، ومن الخطأ أيضاً أن عُدّت من الترجمات شروحُ يوسف بن كشي (حَوَالَى ١٣٣٠) على الأخلاق لأرسطو والسياسةُ لأفلاطون اقتباساً من ابن رشد (١٠) .

و بلغت فلسفة العرب من النفوذ ما أُثَرَت معه فى القَرَائين وأَوْجَبَتْ ظهورَ سلسلةٍ من أحرار الفكر بينهم (٥) ، ومن ذلك أن استُشْهِد ، غالباً ، فى كتاب

<sup>(</sup>۱) ڤولف ، ۱ : ۲۰ ـ ۲۱ ، ـ أورى ، ۱ : ۷۶ ، ـ دلتش ، ص ۳۰۸ ـ ـ متاينشنايدر ، ص ۱۸ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) يازيني ، ١ : ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المكتبة الإمبراطورية ، رقم ٣٠٧ و ٣٠٨ و ٣٠٩ و ٣٢١ و ٣٣١ و ٣٣١ و ٣٤٦ و ٣٤٦ و ٣٤٠ و ٣٤٠ : ٣٤٧ و ٣٤٠ : ٢٠ هو ٣٤٠ : ٢٠ م ٤٤٠ و ٣٤٠ : ٢٠ م ٤٤٠ : ٣٤٧ و ٢٠٤ ، وقد اقترف م٠٠ ٤ : ٣٠٠ و ٢٠٤ ، وقد اقترف برتولكشي أغرب خطأ حول موسى الأربوني ، وذلك أنه جعل منه ثلاثة أشخاص مختلفين ، فأعاد قولف إليه هويته ، ولكن مع جعله يعيش في أواسط القرن الخامس عشر عن خطأ مطبعي (١: ص ٢٠٨) ، وهذا خطأ استنسخه بروكر (جزء ٢: ص ٢٥٥ ، تعليق) .

<sup>(</sup>٤) شتاینشنایدر ، فی ایرش وغروبر ، مادة یوسف کسی ، ص ٦٩ وما بعدها ، راجع لنبیسیوس ، ۱ : ۲۹۲ و ۳۹۴،ــقولف،۱ : ۲۰ ، ــ برتولکشی ، ۸۱۱:۳ . ـ فبریسیوس ، المکتبة الیونانیة ، جزء ۳ ، ص ۲٦٦ .

Beytræge zur Geschichte der æltesten Auslegung des (ه) راجع إوالد و ديوك . Alten Testaments

أهرون بن إليا النّيقوميدي الذي تَم في القاهرة سنة ١٣٤٦ باسم « شجرة الحياة » (١) ، والذي حاول مؤلّقه فيه أن يُقلّد « دلالة الحائرين » لابن ميمون ، وتَقرّب نظرية أهرون في العقل من نظرية الفيلسوف العربي ، فكا أن النّفس صورة البَدَن فإن العقل المستفاد صورة النّفس (٢) ، وأولُ ما تَكُون النّفس في دَوْرِ القوة ، وهي لا تَدْخُلُ في دَوْرِ العَمَل إلا باتصالها بالجسم ، فإذا مات الجسم هَلَك ، وكل ما في النّفس يَلْتصق بالجسم ، و إنما الذي لا يَزُ ول هو العنصر العقلي الصرف الذي يتألّف منه جوهر الإنسان (٣) ، ومع ذلك فإن أهرون بن إليا ليس رُشديًا مثل ليقي بن جر شون أو موسى الأربوني ، حتى إنه يَدْحَضُ بصراحة ورأى الشارح حوال طبيعة الساء البسيطة اللاجسدية غير الهالكة ، وهو يحاول إثبات حدوث العالم بقابلية تَجَزُّ و الجر م السهاوي وطبيعته العَرَضية (١٤).

<sup>(</sup>١) نشر بالعبرية في ليبسك من قبل السيدين دلتش وشتاينشنايدر ، في سنة ١٨٤١ .

<sup>(</sup>٢) الكتاب المذكور - ، فصل ١٠٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، فصل ١٠٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، فصل ٩ و ١٠و ١٤ .

# ٣ - القرنُ الخامسَ عشرَ ، إلْياً دِلْ مِدِيغُو

القرنُ الخامس عشر هو عصرُ انحطاط السّكُلاَ سية اليهودية ، فقد ضَنيت المدرسةُ النُروڤَذَسِيَّة ، وأَدْبَرَت مُوضَةُ (١) الجُرْأَة الفلسفية ، ومع ذلك لم بَزَلِ المدرسةُ النُروڤَدَسِ ، وإلى هذا الزمن يَرْجِعُ معظمُ المخطوطات العبرية التي بَقِيَتْ لنا من كُتُبه ، وفي سنة ١٤٥٥ ألَّف يوسفُ بنُ شَمْطُوب شرحاً مُطَوَّلًا لكتاب الأخلاق ، ونَعْلَم من مقدمته أنه قام بهذا الشرح ليتلافي سكوت ابن رشد (٢) ، وتحليل كتاب الإسكندر في وكذلك شَرَح رسالة « إمكان الاتصال » (٣) ، وتحليل كتاب الإسكندر في العقل (ص ٨٠ ، رقم ٢٥) ، وألَّف شَمْطُوبُ وابنهُ وموسى فَلقيرا (٤) وميخائيل هَكوهين (٥) رسائل وشروحاً رُشْدِية ، شم إن قصيدة موسى الرِّياتِيِّ التعليمية المشابهة لِلْكَوْدِية الإلهابِية ، والتي نُشِرَت في قِينَة من قبل مسيو غُلدِنتال سنة ١٨٥١ ، تشتمل على اقتباسات مهمة من فلسفة ابن رشد و ليڤي بن جرْشُون . \* سنة ١٨٥١ ، تشتمل على اقتباسات مهمة من فلسفة ابن رشد و ليڤي بن جرْشُون . \*

La mode (1)

<sup>(</sup>٢) المكتبة الإمبراطورية ، أساس قديم : ٣٠٨ ، أساس الخطابة : ١٢١ ، ــ منك ، مقالات ، ص ٤٤٣ و ٥٠٩ .

<sup>(</sup>٣) راجع ڤولف ، ١: ٧١٥ ، ــ برتولكشى ، جز • ٣: ٨٣٠ ، ــ شتاينشنايدر ، القائمة ، ص : ٢١ ، وفى منك ، الكتاب المذكور ، ص ٤٣٨ و ٥٠٨ ــ ٥٠٩ ، إرش وغوبر ، مادة يوسف بن شمطوب ، ص ٩٢ .

<sup>(</sup>٤) مازيني ، ١ : ٨ ، أجهل الزمن الذي كان هذا العالم يعيش فيه .

<sup>(</sup>ه) ڤولف ، ۱ : ۷۰۹ ، وكذلك جعلته فىالقرن الخامس عشى عن افتراض ، وقد ذكر فى شتاينشنايدر محش آخر لا بن رشد أشك فى اسمه ، ص ۲۰۹ وما بعدها .

و يُعَدُّ إِنِّياً دِلْ مِدِ يَعُو (١) آخرَ ممثل مشهور للفلسفة الرشدية عند اليهود ، وقد دَرَّس بيادو في أواخر القرن الخامس عشر ، وعَدَّ بين تلاميده بيك دو لا مير ندُول الذي أَنَّ من أَجْلِه كتباً فلسفية كثيرة نَذْ كُرُ منها رسالة في العقل والنّبُوَّة ( ١٤٩٢ ) وشرحاً لجوهر الأجرام السماوية ( ١٤٨٥ ) ، وطُبعَتْ تعليقاته على ابن رشد ومسائله عن الخلق والفاعل الأول والوجود والجوهر والفرد عِدَّة مرات في ثينة ( ١٥٠٦ و ١٥٤٤ و ١٥٩٨ ) مع مسائل جان الجندُوني ، و بإنيا دِلْ مِدِيغُو تَنْفَحُ الفلسفة اليهودية ، التي انتهى دَوْرُها ، إلى مدرسة يادو التي واصلت من ناحيتها روح العرب ومنهاجهم ، واليوم أجداني مُوقِناً بأن تقاليد التعليم في القرون الوسطى لم تَزُلُ كلُّها بين علماء اليهود بيادو ، فتلخيص النطق لابن رشد ، الذي نُشِرَ في ريقا دى ترَ نْتُو سنة ١٥٦٠ ، وأُعيد طبعه مرات كثيرة ، بَقِيَ الذي نُشِرَ في ريقا دى ترَ نْتُو سنة ١٥٦٠ ، وأُعيد طبعه مرات كثيرة ، بَقِيَ كلاسيًا (٢) لدى اليهود حتى هذه الأزمنة الأخيرة (٣) .

وفى أعلى ميادين الحركة العقلية لدى اليهود تَسْقُطُ الرشديةُ المَسَّائية فى هُوَّةٍ عميقةً مِن زوال النفوذ منذ القرن السادس عشر ، فقد استيقظ بغتةً عمُ اللاهوت عند اليهود الذى كان قد بكغ من الرُّقاد ما ترك معه مبادىء ليقي بن جرْشُونَ الجريئة تَمُرُّ بلا حِرْم ، ودافع يوسف أَلْبُو وأبراهام بيباغو و إسحق أَبْرا ابنيل عن الخلق والوحى والخلود حِيال الفلاسفة ، و بَحَثَ رَبِّي موسى أَلْمُوشْنِينُو

<sup>(</sup>۱) ڤولف ، ۱ : س ۱۹۸ ، ۲ : ۱۰۷ ، ــ برتولکشی ، ۱ : ۱۸۲ ، ــ منك ، معجم العلوم الفلسفية ، جزء ۳ ، س ۳۶۳ ، وقد قدم إليا دل مديغو مثل مترجم فی الغالب ، ولکن يظهر أنه لم يکن غير ناشر للترجات التي تحت قبله ، شتاينشنايدر ، س ۲۷ .

Classique (\*)

<sup>(</sup>٣) أد . فرنك ، تاريخ المنطق ، ص ٢١٩ .

( حَوَالَىْ ١٥٣٨ ) عن أسلحة ٍ في مَصْنع الغزاليّ لِيُوَجِّهَه ضِدَّهم فشَرَح « تهافتَ الفلاسفة »(١)، وبَرَزَ النفوذُ الأفلاطوني ، الكثيرُ المعارضةِ للرُّشدية والسِّكُلاسيةِ فى كتاب « محاورات الحبِّ » لِليُون هِبْرُدِ من يَاحِيـة أخرى ، وُيثْبِتُ الأسلوبُ الذي يَعْرِض به تَجَلَّى ٱلْحِبِّ وسَرَيانَه من دائرة إلى دائرة حتى العقل الإِنسانيُّ ، وما بَذَل من جُهْدٍ في إيضاح مختلفَ الوجوه التي اتحذتها نظريةُ التَّجَلِّي. لدى العرب ، والنُّقاطُ التي يختلف بها ابنُ رشد عن فلاسفة أُمَّتـــه الآخرين ، أن مؤلَّفات هذا الشارح كانت معروفةً عنده جَيِّدًا <sup>(٢)</sup> ، ولكن ما أكثرَ ابتعادَ هــذا العِلْمِ اللاهوتيِّ العِشْقِيِّ الذي أوحت به المدرسةُ الفلُورَ نسيةُ عن شكل اَلْمُشَّا ثِيَّة وروحها ! إن شأن اليهود الفلسفيُّ البالغَ الإشراق فى القرون الوسطى ا ْنَتَّهَى على عَتَبَة الأزمنة الحديثة ، وسوف يَغْتَرِف مشاهيرُ الرجال ، الذين سوف تُمِدُّ بهم اليهوديةُ تاريخَ الفلسفة، إلهامَهم من الروح الحديث نفسه ، لا من عَنْمَناتِ فلسفة قومية ، ولا جَرَم أنه لا يَزَ ال يُشْعَرُ باليهوديّ تحت أصحاب السجايا الكريمة كَاسْيِينُوزَا ومِنْدِلْسُن، وذلك بما أن أولَ عملِ للعبادة هو الأعمقُ فإنه يُرْجَعُ، دائمًا ، إلى الدِّين الذي أُحِسَّ به المَثلُ الأعلى في البُداءة مهما وَقَع من جهدٍ وعُونَى من تَحَوُّل، أَجَلْ، إن من المبالغة أن يُزْعَم أن اسْبِينُوزا اغترف مِنْهاجَه من مطالعة الرَّبَّانيين والقَبَّالا٣) ولكن لا شيء أوضح لدى القارىء الْمالِمِّ

<sup>(</sup>١) ڤولف ، ١ : ٢٠٦ ، - هوتنجر ، المكتبة الشرقية ، ص ٢٢ - ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع منك ، مقالات ، ص ٢٢ ه وما بعدها .

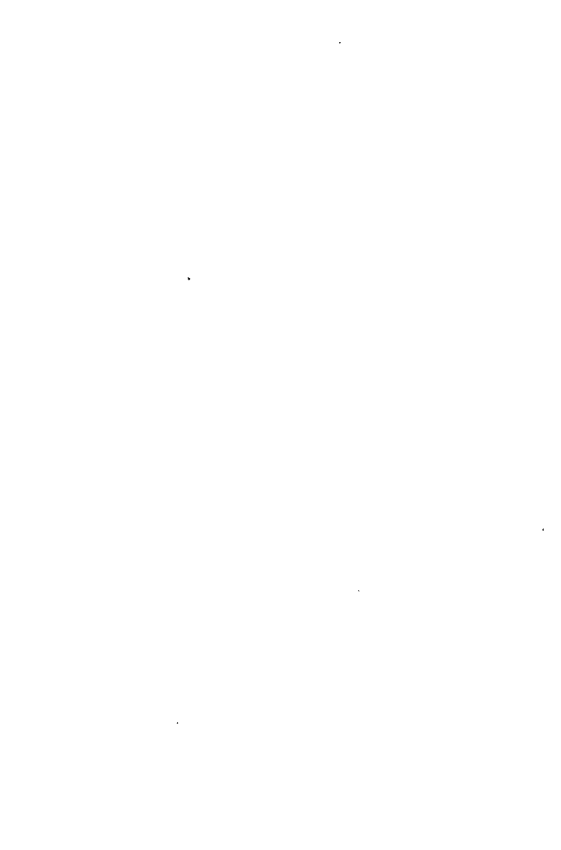
<sup>(</sup>۳) انظر إلى كتابى ج. ج. واختر: Der Spinozismus im Judenthum (أمستردام (۱۲۹۹) و Elucidarius cabbalisticus (رومة ۱۷۰۹) ، راجع ڤولف ، المكتبة العبرية ، جزء ۲ ، ص ۱۲۳۵ ، — فوشه دو كارى ، تفنيد غير مطبوع لسپينوزا من قبل ليبنتر (باريس ، ۱۸۰۶).

بتار يخ الفلسفة الربانية فى القرون الوسطى من كُون اسپينوزا قد حَمَل حتى إلى نظر ياته الدِّ يكا رُتية تذكاراً من دراساته الأولى ، ويَنْطُوى البحث عن إمكان ادعاء ابن رشد بشىء فى منهاج مُقَكِّر أمستردام هذا على مجاوزة الحدِّ الذى يجب أن يَقِفَ عنده كلُّ حُبِّ للاطلاع صائب ، وذلك فى مسائل تناسل المناهج ، وذلك لِم المناه في من عَزم على البحث عن أثر لجَدْ ول عند زواله فى المرْج .

#### الفضلالثابى

#### الرُّشْدِيَّة فىالفلسَفة السِّكُلَاسِيَّة الكلاميَّة"

(۱) إدخال المتون العربية إلى الفلسفة السّكُلاسية ، (۲) ترجماتُ ابن رشد اللاتينيةُ الأولى، مِيشِل سكُوت ، (۳) هِرْ مَنُ الألمانية ، ترجَعةُ السّكلب الطبية ، (٤) أولُ تأثيرٍ لابن رشد في الفلسفة السّكللسيّة ، (٥) معارضة غليوم الأوڤرنية ، (٦) معارضة ألبرت السكبير ، (٧) معارضة القديس توما ، (٨) معارضة جميع المدرسة الدُّومنيكية ، (٩) معارضة جيل دو رُوم ، (١٠) معارضة ريْمُون لُول ، (١١) الرشدية في جيل دو رُوم ، (١٠) معارضة ريْمُون الول ، (١١) الرشدية في المدرسة الفرَنسِسُكانية ، (١٢) الرشدية في جامعة باريس ، (١٣) الإلحاد في القرون الوسطى ، (١٤) نفوذ آل هُوهِنشَتاوْ فِن ، (١٥) يَصِيرُ ابن رشد ممثل الإلحاد ، أسطورةُ ابن رشد الملحد ، (١٥) دَوْر ابن رشد في التصوير الإيطالية في القرون الوسطى ، (١٦) دَوْر ابن رشد في التصوير الإيطالية في القرون الوسطى ، (١٦)



## ١ -- إدخال المتون العربية إلى الفلسفة السكلاسيَّة

إن إدخال الْمُتُون العربية إلى الدراسات الغربية قَسَمَ تاريخَ العلوم والفلسفة في القرون الوسطى إلى دَوْرَين منفصلِ أحدُها عن الآخر انفصالاً تامًّا ، فأما الدَّوْرُ الأول فلم يَكُن ۚ للروح البشرى ِّ فيه ، من حيث قضاء فُضُو لِه ، غيرُ بقايا مُزَ اوَّلَةٍ من تعليم المدارس الرومانية مَرْ كُومةٍ في مجموعات مَرْ سيان كا بلَّا و بِيدَ و إيز يدُ ور وفى بعض الرسائل الفنية التي أنَّقَذها استعالُها من النسيان، وأما الدورُ الشـانى فالعِلْم القديم هو الذي يَعُود إلى الغرب فيه ، ولكن مع كُو نه في هــذه المرة أَ كُثرَ كَالاً فِي الشُّروحِ العربية أو فِي كُتُبِ العِلْمِ اليوناني الأصلية التي كان الرومان قد فَضَّلُوا الخلاصاتِ عليها ، ويَلْقَى الطبُّ بقراطَ وجالينوسَ بعد أن رُدَّ إلى سِلْيُوس أُورِلْيَانُوس وغَرْيُو پُنْتُوس، ويَمُود علمُ الفلك، المقتصرُ على رسائلَ قليلةً لهيجين أو بيد وعلى بعضِ أشعار ليرشيان ، إلى دقة العلم القديم مستعيناً بالفَرْ غانيٌّ وثابت بن قُرَّة وأبي معشر ، و تَعْتَنِي الرياضياتُ بطُرُقِ جديدة بعد أن اقتصرت في قرون كثيرة على جداولَ وأرقام ، وتَتَلَقَّى الفلسفة مجموعة الأرسطوطاليسية التامة ، أي موسوعة العلوم القديمة بدلًا من قِطَع من المنطقيات ومقولات القديس أُوغُسْتن المُخْتَلَقَة .

وعلى العموم لم تَكُن الكتبُ الأولى التي تُرْجِمَتْ من العربية كتباً فلسفية ، وذلك أن الطب والرياضياتِ والفلك فَتَذَتْ فُضُولَ قسطنطين الإفريقي وجِرْ برت

وأَدِلَوْدَ البَاتِيِّ وأفلاطونَ التِّيقُولِيِّ قَبْلَ أن يطالَبَ كُفَّارْ كالفارابيِّ وابن سينا بمعارفَ فلسفية ، و إلى رئيس أساقفة طُكَيْطِلة و وزير قشتالة الأكبر ( ١١٣٠ ــ ١١٥٠) ، رِيمُونَ ، يَرْجِمُ شرفُ هذه المحاولة الجديدة التي كان لها تأثيرُ حاسم في مصاير أور بة ، فقد أَلَّفَ ريمُون حَوْ لَه معهداً للمترجمين نَجِدُ على رأسه القِسِّيسَ الأعلى دُومِنِيك غُنْدِسَالْڤي بن غُنْسَالْڤ ، ووُجدَ من اليهود مَنْ كانوا يَعْمَلُون تحت إمْرَته (١) ، وكان يوحنا بنُ دِيات أو يوحنا الأشبيليُّ أشهرَ هؤلاء اليهود ، وَكَانَ ابنُ سَيْنَا أُولَ مَن بُدِيءَ به في هذه المحاولة، وتَمْضِي بضعة أعوام فيُضِيفُ جِرَ ارْدُ القِرِ مُونَى وَأَلْفَرِ دَ مُوْرِلِهِ إِلَى ذلك رسائلَ كثيرةً للـكندى والفارابي (٢)، وهكذا فإن اللاتين عَرَفوا منذ النصف الأول من القرن الثاني عشر كتباً في الغلسفة العربية مهمةً إلى الغاية .

ومن أغرب ظواهر تاريخ الأدب في القرون الوسطى هو نشاطُ الاختلاط الثَّقَافيِّ والسرعةُ التي كانت تنتشر بها الكتبُ من أفصى أور بة إلى أقصاها ، فقد نَهَذَت فلسفةُ أَبِيلاَرْدَ حتى الصميم من إيطالية ، وكان لشعر الجائلين بفرنسة ، في أقلَّ من قرنِ ، تَرَجَعاتُ أَلمَانيـة و إسوجية ونورْوجيـة و إسْـكَنْدِية وفلمنـكمية وهواندية و بوهيمية و إيطالية و إسپانية ، وكان هذا الكتابُ أو ذاك الكتابُ الذى يؤلَّفُ في مَرًّا كُش أو القاهرة يُمْرِف بباريسَ أو كُولُونية في وقت أقلَّ مما يقتضيه عُبُورُ كتابٍ مهمّ ِ من الرِّين يؤلُّف في ألمانية .

وكان اليهود يقومون بدور جوهريّ في هذه الصلات لم يُعُطُّ حَقَّه بمـا فيــه

<sup>(</sup>١) انظر إلى النقاش البارع الذي قام به جردا، حول هؤلاء الثلاثة ، المباحث ، فصل ٣: ٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر الهسه: ٦ و ٩ .

الكفاية في تاريخ الحضارة ، فما هم عليه من نشاط تجاري وسهولة في تعلَّم اللغات كان يَجْعَلُ منهم وسطاء ، عن طبيعة ، بين النصارى والمسلمين (١) ، وعلى مَنْ يَودُ أن يُدْرِك ما نالوا من أهمية على ساحل البحر المتوسط الممتد بين برشلونة و نيس أن يطالع رحْلة بنيامين التطيلي (٢) ، وكان الأمراء والسنيورات المحتاجون إلى مالهم ومعارفهم الطبية يَشْمَلُونهم برعايتهم ، والعوام وحدَهم كانوا يَنْفِرُون منهم ، وأما الرجال الراغبون في التَّمَلُ فكانوا لا يَشْعُرُون ، في القرون الوسطى ، بأي وسواس في كونهم تلاميذ لأساتذة من أديان أخرى ، فالعِلْم كان أمراً محايداً مشتر كأ بين الجميع .

وكانت صلاَتُ أور به بالمسلمين تَقَعُ بواسطة إسپانية ، ولا سيا طليطلة ، من جهة ، و بواسطة صقِلِّية ومملكة ناپل من جهة أخرى ، وكان عَمَلُ المترجمين يتمُ بواسطة هاتين الناحيتين على التساوى و بوسائل متماثلة ، وذلك أن مما كان يَحْدُث أن يُصَفِّرَ الكتابَ يهودى (٢) دائماً تقريباً ، أو مسلم مرتَدُ غالباً ، وأن يُطَبِّق الكامة اللاتينية أو الكلمة العامية على الكلمة العربية (١) ، وكان يَرْأُس العمل إكليريكي و يتولَّى أمرَ اللاتينية و يُطلق اسمَه على العمل ، ومع ذلك فإن مماكان يقع أحياناً أن يَبْرُز اسمُ السكرتير اليهودي فينشأ عن ذلك أن تُعْرَى الترجمة يقع أحياناً أن تَعْرَى الترجمة على العمل ، ومع ذلك أن تُعْرَى الترجمة على العمل ، ومع ذلك أن تُعْرَى الترجمة العربية التي الترجمة المناسكرتير اليهودي فينشأ عن ذلك أن تُعْرَى الترجمة المناسكرة المن

العربية بواسطة الإسيانية .

<sup>(</sup>١) دوزى ، مباحث ، ١ : ص ٤٧٨ ــ ٤٧٩ ، تعليق ، ( الطبعة الأولى ) .

<sup>(</sup>٢) ص ٣١ وما بعدها ، (طبعة آشر ) .

<sup>(</sup>٣) كانت دراسة اللاتينية في هذا العصر على شيء من الانتشار لدى اليهود ، ( انظر إلى الصفحة ال ٢٠٨ السابقة ) ، وفي سنة ١٢٨٠ كتب شلومو بن أديرت خطاباً إلى يهود معابد البروقنس ياومهم فيه على دراستهم المغة اللاتينية على حساب الشريعة ( بازيني ، ١:ص ٦١-٦٠). (٤) تشتمل المسكتبة الإمبراطورية ( رقم ٧٣٧٧ و ٧٣٧١ ) على ترجمات لاتينية كثيرة من

الواحدة إلى غير واحد غالباً ، وكانت الترَجماتُ في القرنِ الثاني عشر والقرنِ الثالثَ عشر الترَجمات عشرَ تتمُّ من العرب من الترَجمات العبرية إلَّا في وقتٍ متأخر .

و سِمَةُ هذه الترجمات هي سِمَةُ جيع الترجمات في القرون الوسطى ، « وذلك أن الكلمة اللاتينية فيها تَعْشَى الكلمة العربية كما تُطْبِقُ قِطَعُ الشِّطْرَاجِ على خاناته » (١٥٥١) ، وأما سِياقُ العبارة فعربي أ كثرَ من أن يكون لا تينيًا، وأما مُعْظَمُ التعبيرات الفنية والنَّكلماتُ التي لم يَفْهَمُها المترجم فكانت تُسْتَنْسَخُ على أغلظ وجه (٢) ، ولا تجدُ طريقة الترجماتِ الحر فية من كلِّ جهة إلاَّ في دور طفولة الفلسفة ، ولم يَتَمَثَلُ المشرقُ والقرونُ الوسطى أمرَ الترجمة إلاَّ مِثْلَ جهازِ سطحي يتوارى المترجم فيه توراء غموض العبارة مُلْقِيًا على عاتق القارى وجود معنى لها .

ولن يَكُمُلَ تَاريخ الآداب في القرون الوسطى إلا بإحصاء المؤلفات العربية التي كان يَقْرَوُها علماء القرن الثالث عشر والقرن الرابع عشر ، وذلك بعد النظر إلى المخطوطات ، ومن المهم أن يلاحظ ، بالحقيقة ، كُونُ الشواهد التي يَقْتَدِسُها كُتَّابُ ذلك الزمن من المؤلف العربي ليست دليلاً على وجود ترجمات للكتاب الأصلي الذي اشتمل عليها ، مادام لم يُبالَ بذ كر ما أُخِذَت عنه ، وهكذا فإنني

<sup>. (</sup>١) Les cases (١) جردان ، بحث في ترجمات أرسطو اللاتينية ، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢). وكانت أسماء الأعلام على الخصوص تغدو غير معروفة تماماً إذا ما كانت خالية في العربية من الجركات أو سيئة التنقيط ، وهكذا يتحول تالس إلى بيلوس ، وأبرخس إلى أبار كسيس ، و مودد المؤلفون جراك وسميريون وأدلينوس وألبروتالوس ولسكسوس الذين ذكرهم ألبرت الكبير مدينين بظهورهم للطريقة نفسها .

أرى أن ابن َ باجّة وابن طُفَيْل لم يُسْتَشْهَدُ بهما إلاَّ نقلاً عن ابن رشد ، ولا يَلُوح أن الىكندى والفارابي وابن جبيرول وقسطا بن لُوقا وابن ميمون قُر نُوا في غير القرن النالث عشر ، وقد قام ابن سينا ، وابن رشد على الخصوص ، مقام جميع مَنْ سِوَاها في القرن الرابع عشر ، ثم بَقِي ابن رشد وحده ، في القرن الخامس عشر عُنوان فلسفة العرب .

•

## ٢ - آر جات ابن رشد الأولى ، ميشل سكوت

يَظْهَر أن ميشل سكُوت أولُ من أدخل ابن رشد إلى اللاتين (١) ، و يُعدُّ حادثًا في طالع أرسطو ذاك الزمن الذى ظَهَرَ فيه ميشل سكُوتُ سنة ١٢٣٠ مع كُتُب لأرسطو جديدة وشروح حكيمة لعلماء مفسرين (٢) كا قال رُوجِر بيكن ، وما تلك الشروح التي بَقِيَتْ مجهولةً لدى اللانين حتى ذلك الحين ؟ نَعْلَمَ هذا من المخطوطات ، وقد أشير فيها بصراحة إلى ميشل سكوتَ مِثْلَ مترجم لكتابين من كتب ابن رشد ، وهما : (١) شَرْح السماء والعالم (٣) ") ، لكتابين من كتب ابن رشد ، وهما : (١) شَرْح السماء والعالم (٣) ") ،

<sup>(</sup>۱) يوجد بين الكتب التي يعزوها المؤرخ الإسپانى المزعوم يليانوس پترى إلى نفسه بعض ترجمات عن ابن رشد ( أنطونيو ، Bibl. hisp. vetus ، جزء ۲ ، ص ٤٢ ، طبعة باير ) ، وكان هذا المزور فاقد اللباقة ، وذلك لأن ابن رشد كاد يكون غير مولود فى الزمن الذى جعل المكاذب يليان لامعاً فيه .

Tempore Michaelis Scoti, qui annis 1230 transactis apparuit, deferens (Y) librorum Aristotelis partes aliquas de naturalibus et mathematicis, cum expositoribus sapientibus, magnificata est Aristotelts philosophia apud Latinos. (Opus Majus)

. (YY — YN — )

<sup>(</sup>٣) السوربون: ٩٣٢ و ٩٤٣ ، سان ڤكتور: ١٧١ ، مكتبة مارحمرقس بالبندقيــة cl. VI, cod. 52.

<sup>(</sup>٤) السوربون: ۹۳۲ و ۹۴۳ ، سان قریر : ۱۷۱ ، أساس قدیم: ۹۳۲ ، الدوربون: ۱۸۱۱ الدوربون: ۹۴۳ و بقراً فی مخطوط سان قریر : ۱۸۱۹ مان قریر الدور الدور

<sup>(</sup>٣) و (٤) أهـــدى أولى هاتين النرجمتين إلى إتيان الپروڤيني \* بالعبارة الآنية : =

اسم مِيشِيل سكُوت في المخطوطات، ولكن بما أنه يُوجدُ عَفْبَهما دائمًا تقريبًا، وضِمْنَ ترتيبٍ ، شروحُ الكُون والفساد والآثار العلوية والقُوكي الطبيعية (١) وعنصر الأجرام السهاوية فإن لنا أن نَعْزُو ترجمة هـذه الكتب إلى ميشل سكوت أيضًا، وتَجِدُ في المخطوط ٩٤٣ بالشُّورُ بُون وفي المخطوط ٧٥ بنَبَرَّة إلحاق شرح الطبيعيات وشرح ما بعـد الطبيعة بالترجمات المذكورة آنفًا ، فهل ترجمةُ هـذه الكتب مما قام به ميشل سكوتُ أيضًا ؟ هذا ما نَرَى اعتقادَه ، وذلك لأن مذهب الطبيعيات وما بعد الطبيعة عُرض عَرْضًا جَليًّا جدًّا في قطعة من سكُوت عَمَر عليها مسيو هُوريو وسنتكلم عنها بعـد قليل ، ومع ذلك فإن مسيو جُرْدان لم يَجِدُ

<sup>=</sup> Tibi, Stephane de Provino, hoc opus, quod ego Michael Scotus dedi latinitati, ex dictis Aristotelis specialiter commendo, et si aliquid Aristoteles incompletum dimisit de constitutione mundana in hoc libro, recipies ejus supplementum ex libro Alpetrangii, quem similiter dedi latinitati, et es in eo exercitatus.

<sup>(\*)</sup> وجد مسيو فليكس بوركيلو إتيان الپروڤيني هذا لدى عميد نوتردام دو قال بپروڤين الذى يظهر في كثير من مراسيم ما بين سنة ١٢١١ وسنة ٢٢١ ، والذى يدعوه كونت شغبانية ، يغلهر في كثير من مراسيم ما بين سنة ١٢١١ وسنة ٢٢١ ، والذى يدعوه كونت شغبانية ، تبيو ، Proviniana ، في ورقبة پروڤين ، ك من فبراير ١٨٥٢) ، وقد يقضى الأمم بأن يوجد بين هذا الشخص وإتيان الرينسي ، (تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ١٧ ، ص ٢٣٢) الذى ولد في پروڤين ، وقد ذكر إتيان الپروڤيني وكثير من مراسيم ما بين سنة ١٢٣١ وسنة ١٢٣٣ ، المكتبة الوطنية (Colb, 61 suite du ، المكتبة الوطنية ( Reg. princ. Campan ، جزء ٣ ، ص ٥٠ و ١٩٩٩) ، خطاب غريغوار التاسم ، هو ١٩٩١) ، خطاب غريغوار التاسم ، ما ما الله على المنه المن

<sup>(</sup>۱) عزيت ترجمة شرح القوى الطبيعية ، فى الرقم ۱۷۱ من سان فكتور إلى المدعو جراردوس ، ولا يمكن أن يكون هذا جرارد الكريمونى المتوفى سنة ۱۱۸۷ ، وبما أن هذه الدلالة وحيدة فإنه يجب عدها غير صحيحة كما يظهر .

إدخال الجداول التي قَدَّمها بال و بيتْسُ (١) في تعداد تر َجمَات ميشل سكوت مِثْلَ حُجَّة ، وذلك لأن من الواضح أن هـذين المؤلفين لم يقيا مزاعمهما على غـير فحص مخطوط مشابه إلى الرَّ قَمَيْن ٩٩٤ و ٩٥٠ في السور بون (٢) ، ولم تكن عندها أسبابُ أخرى يَعْزُ وَان بها إلى ميشل سكوتَ ترجماتِ شروح كُتُب الكُون والفساد والقُوكي الطبيعية والآثار العلوية وعنصر الأجرام السماوية غـيرَ التي لدينا ، ولا تقوم حُجَّهما على برهانِ خاص ، ويُرَدُّ كُلُّ ما عندها إلى افتراض مستنبط من تأليف المخطوطات ، ولكن بما أن هذا التأليف لم يَكُن ، قَطُّ ، مُرَادِيًّا تقريبًا في القرون الوسطى فإن من الجائز أن نَعُدُّ المخطوطاتِ التي تشتمل على الإهداء في القرون الوسطى فإن من الجائز أن نَعُدُّ المخطوطاتِ التي تشتمل على الإهداء إلى إثنيانَ النُرو قِنيًّ كائنها تَعْرِض علينا ما نَشَرَ ميشل سكوتُ وما أَدْخَل من مُتُونِ جـديدة إلى الفلسفة السِّكُلاسية حَوَ الى سند ١٢٣٠ على قو ل روجِر بِيكُن .

ولا رَيْبَ في أَن هـذا التاريخ يَدُلُ على الوقت الذي انتهت فيه كُتُب مِيشِل إلى عِلْم الراهب الإنكليزي م و يَلُوح من الثابت أن غليومَ الأوڤرني و إسكندر

<sup>(</sup>۱) بال ، Brit. الله ، Script. ill. Maj. Brit. (بال ، ۱۵۵۷) ، ص ۳۵۱ ، — پیتس ، De rebus angl ، ص ۹۵ ، ص ۹۵ وما ، ص ۹۵ وما ، حقور بعدها ، — فبریسیوس ، Bibl. med. et inf. latin ، جزء ۵ ، ص ۲۳۳ .

<sup>(</sup>٢) أتيا هـذا التجريد بإهمال كبير ، وهكذا فإنهما قرءا Contra Averroem بدلا من Commentum Averrois ، أى قاما بدرس سخيف حمل بروكر (٣: ٧٩٦) على الذهاب إلى أن الموضوع يدور حول تفنيد ابن رشد ، وقد قرءا depromo بدلا من Provino ، إلخ. ، وكذلك فإن من الخطأ اعتماد جردان عليهما في ذهابه إلى أن ميشل لم يترجم غير جزء من « الآثار العلوية » ، فخطوط البندقية يشتمل على الأجزاء الأربعة .

الهالسيِّ عَرَفاكتب الشارح قبل هـذا الزمن ، وترجمة واحدة ليشل سكوت ، أى ترجمة ألْبِثْرَانجى ، تشتمل على تاريخ ، وهـذا التاريخ هو سنة ١٢١٧ ، ولا بُدَّ من أن تكون ترجمات ابن رشد قد تَمَتْ حَوَالَىْ عَـين التاريخ ، وذلك لأن ميشل سكُوت لم يَبْقَ في طُلَيْطِلَة غير سنين قليلة كما يَظْهَر ، ومن المحتمل لأن ميشل سكُوت لم يَبْق في طُلَيْطِلَة غير سنين قليلة كما يَظْهَر ، ومن المحتمل أيضاً أنه كان يتألف من مجموع هـذه الترجمات إرسالية فردريك الثاني الفلسفية التي بعث بها إلى جامعات إبطالية مع البلاغ الذي يُقْرَأُ في مجموعة بِيار دِيڤين (١) .

وفى طُلَيْطِلَةَ أَنْمُ ميشل سكوتُ تلك الترجماتِ التى نال بها شأنا كبيراً عند رجوعه من إسپانية ، فأوجبت حُسْنَ قبوله فى بَلَاط هُوهِنْشتَاوْفن ، وكان يساعِدُه فى عمله ذاك يهودى أسمُه أنْدره (٢) ، و يَتَهمه رُوجِر بِيكن ، فى ساعة شِدَة ، بانتحال عمل غيره ، و يُعَيِّرُه بجهله اللغاتِ والعلوم التى هى موضوع كُتُبه ، ومن الواقع أن كان اللاتين الذين يَقُومون بالسَّفَر إلى طُلَيْطلة لا يُبَالون بانتحال عَمَل سكرتيرهم ، وأن اسم المترجم فى القرون الوسطى ، كا فى أيامنا ، كان اختلاقاً فى الغالب .

ومع ذلك فإن لدى مِيشل سكُوتَ من الألقاب الأخرى ما يُسَمَّى به مؤسسَ الرُّشدية منذ عُثُور مسيو هُورِيُو (٣) في الرقم ٤٨١ بالسُّورْبُون على مُقْتَطَفَات يَظْهَرُ

<sup>•</sup> Compilationes variæ quæ ab Aristotele aliisque philosophis sub græcis (1) arabicisque vocabulis antiquitus editæ.... nostris aliquando sensibus occurrerent.

<sup>(</sup>٢) يرجح أنه كان يهودياً مرتداً عن دينه ، وذلك لأن أندره ليس اسم يهودي تابع لعادات

<sup>.</sup> م م د Cf. Op. Tert. apud Jebbi præf. — اليهود ،

<sup>(</sup>٣) الفلسفة السكلاسية ، جزء ١ ، ص ٧٠ ، وما بعدها .

أنها خاصة بكتاب من أهم كتبه لم يُعْرَف حتى الآن إلا من الحكم الشديد الذى وجهة ألبرت إليه (۱) ، والواقع أن القطعة التى نَبشها مسيو هُوريُو تحت عُنوان « هذه مقتطفات من كتاب نقولاوس المَشَّائي » ذات شبه بالغ باستطرادٍ في شرح الجزء الثاني عشر مما بعد الطبيعة ، بهذا الاستطراد الذي يُوَّلِف في المخطوطات ، في النالب ، كُتيبًا منفصلاً ( انظر إلى ص ۸۰ ) ، والذي يبدأ بالكلمة : « مقالة من المسائل التي أخذناها من نقولاوس ، وقد تكلمنا فيها جهد المستطيع » (۲) ، ثم إن للذهب الذي عُرِض فيه نسب إلى ابن رشد بصراحة (۳) ، ثم إن ميشِل سكوت ، بما كان له من شأن في بكرط فردريك الذي يُمثّلُ الروح العربي فيه سكوت ، بما كان له من شأن في بكرط فردريك الذي يُمثّلُ الروح العربي فيه تمثيلاً بالغ الإبداع ، و بما أفترضت له الأسطورة من مصاحبات شيطانية ، فتح بالحقيقة ، تلك السلسلة من الرجال المُوْرَجِي الرأى الذين كَتَمُوا إلحادَهم ، منذ القرن بالحقيقة ، تلك السلسلة من الرجال المُوْرَجِي الرأى الذين كَتَمُوا إلحادَهم ، منذ القرن

<sup>•</sup> Fœda dicta inveniuntur in libro illo qui dicitur Quœstiones Nicolai (1)
Peripatetici. Consuevi dicere quod Nicolaus non fecit librum illum, sed Michael
Scotus qui in rei veritate nescivit naturas, nec bene intellexit libros Aristotelis.\*>

<sup>(\*)</sup> الاعتراضات ، جزء ۲ ، ص ۱٤٠ .

<sup>(</sup>٢) لم تظهر هذه الـكلمات في النشرات الطبوعة ، وقد عرضنا فيما تقدم (ص ١١٩ وما بعدها) تحليلا لهذا الاستطراد المهم .

<sup>•</sup> Omne cœlum est circulare, et omne circulare est perfectum; ergo omne (\*)
cœlum est perfectum; sed uullum perfectum indiget motu; ergo ullum cœlum indiget
motu. Partes autem sui quum videant bona quæ non habent, perpendentes se indigere
illis bonis, in motum prorumpunt, ut acquirant illa bona quæ non habent... ergo salus
nostra est per quietem; cœli finis autem per motum partium ejus: et hoc est quod
dicit Averozt. •

الثالث عشر حتى قانِيني ، تحت اسم ابن رشد ، ومن المحتمل أن تَكُون أقوالُ رُوجِر بِيكن وألبرتَ القاسية ، وحُكُم دُنتِي الصارمُ (١) قد نشأت عن نفور الرأى العام من هذه المسالك المشتبه فيها ، وسنرى عما قليل كيف أن هذا الروح الردئ كان ثمرة بَلاَط آل هُوهِ نُشتَاوُفن .

Inf cant. XX, V. 115 (1)

## ٣ - هِرمَنُ الأَلماني ، ترجَمُهُ الكتب الطبية

هِرْمَنُ الألمانيُ مترجم آخرُ لابن رشد (١) ، وكان هِرْمَنُ هـذا مرتبطاً في المهوم كان هِرْمَنُ يَظْهَرُ مَمَّقَيَّداً بأكثر المتون الأرسطوطاليسية ابتذالاً كالخطابة وصناعة الشَّعر والخُلُقيات والسياسة ، و بمـا أن الخلاصات العربية لهـذه الكتب كانت أكثرَ من مَثن والسياسة ، و بمـا أن الخلاصات العربية لهـذه الكتب كانت أكثرَ من مَثن أرسطو انتشاراً ، أو أسهل منالاً ، فإن هـذه الخلاصات هي أكثرُ ما كان هرْمَنُ يَقْصِد ، وهكذا فإنه تر جم شروحاً للفارابي على كتاب الخطابة ذاهباً إلى أنها تعدل هـذا الكتاب ، كما أنه تر جم خلاصة ابن رشد على أنها تعدل كتاب صناعة الشعر فقد أنها تعدل كتاب مناعة الشعر قال هر مَن : « بما أنني حاولت القيام بترجمة صناعة الشعر فقد وجدت في هـذا السبيل كثيرًا من المصاعب بسبب اختلاف الأوزان اليونانية عن الأوزان العربية ما يُست معه من النجاح ، و إذا فقد تناولت كتاب ابن مشد حيث أدخل هـذا المؤلِّف كلَّ ماوَجدَه قريب المـأخذ (١) ، ونقلتُه إلى

<sup>(</sup>١) حردان ، الباحث ، فصل ٣ : ١١ .

<sup>(</sup>۲) وصفه روجر بیکن ، فی الفصل الخامس عشر من الـ Opus Tertium الذی نشر مسیو (۲) Hermannus Alemannus et Translater Manfredi nuper a D. rege کوزان تعلیله \* ، بـ Carolo dexicti.

<sup>(\*)</sup> صحيفة العلماء ، ١٨٤٨ ، ص ٢٩٩ و ٣٤٨ .

<sup>(</sup>٣) السوربون ، ١٧٧٩ و ١٧٨٦ ، مكتبة شيجى برومة ، ــ طبع فى البندقية ، ١٤٨١ ، ولم تعرف القرون الوسطى كتاب صناعة الشعر هذا إلا من هذا التلخيص .

Assumpsi ergo editionem Averod determinativam dicti operis Aristotelis (£) secundum quod ipse aliquid intelligibile elicere potuit ab ipso.

اللاتينية ضِمَنَ استطاعتى » ، وهاتان الترجمتان مورَّختان 'بطَلْيطِلَة فى ٧ من مارس ١٢٥٦ ، ولم يَجْرؤ مسيو جُرْدان أن 'يقرِّر هل هـذا هو التاريخ الدارج أو التاريخ الإسپانی ' ، بَیْدَ أن نَصَّ رُوجر بِیکُن الذی نَعْلَمُ منه أن هِرْمَن کان فی خِدْمة مانْفرد لا یَدَع مجالًا للشَّكِ من هذه الناحیة .

و يُخبُرُنا هِرْ مَنُ في مقدمة شروح الفارابي بأنه تر جم كتاب الأخلاق أيضاً معتمداً على خلاصة عربية ، غير أن عمله صار بلا جَدْوَى نظراً إلى الترجمة التي قام بها رُو بِرْت غُروس تِيتَ عن اليونانية ، ولم تَكُنْ هذه الخلاصة العربية سوى الشرح الأوسط لا بن رشد ، و تَجِدُ في المكتبة اللور نيتيّة مخطوطاً لهذه الترجمة ، و يُمْكِن أن تُقْرَأ في جميع طَبعات كُتُب الشارح ، ونَعْلَم من هِر مَن ، في تعليق أخير ، أنه أثم هذا العمل في بيعة الثالوث الأقدس بطكيطلة في يوم الخيس الثالث من يونيه سنة ١٢٤٠ (١) ، ومن المكن أن يُشك في صحة هذا التاريخ ، فما ذُكر أن ترجمة صناعة الشعر كانت في ١٢٥٦ ، و إذا يَكُون التاريخ ، فما ذُكر أن ترجمة صناعة الشعر كانت في ١٢٥٦ ، و إذا يَكُون هر مَن قد بَقِيَ ستَ عشرة سنة في طُلَيْطِلَة من غير أن يقوم بسوى ترجمتين أو ثلاث ترجمات ، وهذا ما يَصْمُب تصديقُه .

وتشتمل المسكتبة الإمبراطورية ، تحت رقم ١٧٧١ ( سُورْبُون ) ورقم ٦١٠

<sup>(</sup>۱) بندینی ، Catal. codd. Lat. Bibl. Laur. ، مجلد ۳ ، ص ۱۷۸ ، — وتحمل الطبعات ، کطبعة ۱۵٦٠ مثلا ، ۱۲۲۰ بدلا من ۱۲۶۰ ، وهذا خطأ کما هو واضح ما دامت ترجمة الخلقیات أقدم من ترجمة کتاب صناعة الشعر .

( سان جر مَن ) ، على خلاصة قصيرة لأجزاء الخُلُقيات العشرة (١) ، وتختلف هـذه الخلاصة عن الشرح الأوسط لابن رشد اختلافاً كليًّا ، ومن المحتمل أن تـكون هـــذه الخلاصة قد عَرَضتْ علينا خلاصة ابن رشد التي لم تُنْتَه إلينا ، وفد سقط بَنْدِينِي ومسيو جُرْدان في شيء من الخطأ بسبب ترَجمات هِرْمَنَ هذه ، فأما بَنْدِيني فلم يُبْصِرُ أَن مَنْنَ مخطوط فُلُورَنْسة هو مخطو ُط الشرح الأوسط لابن رشد فأذاع ، تحت اسم هِرْ مَن ، وعلى أنها غيرُ منشورة ، مقدمةَ ابن رشد التي وضعها بعد هذا الشرح ، وأما مسيو جُرْدانُ فقد أعاد نَشْرَ هذه المقدمة وخطأ بنديني ، أجَلْ ، إن المقدمة قد رُدَّت إلى ابن رشد في الطبعة الثانية لكتابه ، بَيْدَ أن من الغرابة أن يَرَى الناشر الجديدُ على هذا الوجه ، مقدمةٌ لابن رشد منفصلةً عن بقية شرحه ، فَيَظْهَر غيرَ مُدْرِكُ لِكُون المَّنْ الذي كانت تنتهي به هذه المقدمة هو شرحُ ابنرشد الذي نُشِرَ غالباً ، وأَدْعَى للحيرة من ذلك في أمر كتاب دقيق على العموم كذلك هو خطأً مسيوجُر دان حَوالَ مخطوطات المكتبة الإمبراطورية ، وذلك أن مسيوجُر دان يَعُدُّ ترجَمات الخُلُقيات التي تَشْتَمل عليها أرقامُ ١٧٧١ و١٧٧٣ و ١٧٨٠ السُّورْبونية واحدةً ، مع أن الخلاصة القصيرة التي يشتمل عليها رقم ١٧٧١ ، والتي تَحْمِل وحدَها اسم هِرْ مَن لا تطابق ترجمات ِ رقم ١٧٧٣ ورقم ١٧٨٠ الكاملة مطلقاً ، وذلك فضلًا عن أنه يَـكُنِي أن يقابَل بين الأسطر الأولى لهذه المخطوطات المختلفة وأوائل بَنْدِينِي ليُعْرَف : (١) أن مخطوط فلورنسة الذي يَحْمِلِ اسم هِرْمَن لا يشابه أيَّ واحد من مخطوطات باريس ، (٢) أن مخطوطي فلورنسة اللذين وصفهما بَنْدِيني ،

المتنا المناعلية المناعلي

وأحدُها جزء ٣، ص ١٧٨، والآخرُ جزء ٣، ص ٤٠٥، غيرُ متطابقين ، وأن أو كما وحدَه يَحْمِلُ اسمَ هِرْمَن ، وأن الشانى مشابه لرَقْمَى ١٧٧٣ و ١٧٨٠ الشورْ بونيين ، ومن ثُمَّ ، إن تاريخ ١٢٤٣ الذى هو على الثانى ، والذى يخالف ، فضلاً عن ذلك ، تاريخ ١٢٤٠ الذى هو على الأول ، لا ينطبق على ترجمة هِرْمَن ، وهكذا فإنه ، بدلاً من وجود خمسة مخطوطات لهذه الترجمة كما يَفْتَرِض مسيو جُرُدان ، لا يُعْرَف غيرُ مخطوط واحد بالحقيقة ، وهو مخطوط المكتبة اللورنتية (جزء ٣، ص ١٧٨) الذى وصفه بنديني .

وفى مقدمة شروح الفارابى يعترف هر من نفسه بأنه لم يَكُن له غير نصيب ضئيل فى أمر ترجماته (1) ، وينتقد رُوجر بيكن ترجمات هر من بشدة ، وتُوجد دلائل كثيرة على أن هر من استخدم فى عَمَلِه مسلمين عارفين باللغة القديمة ،وهكذا رُوعِيَت التَّنْوِيناتُ وحركاتُ أواخر السكلمات الطارئة بدقة ، وذلك فى نقل أسماء الأعلام فقيل : Abubekrin و Aby-Nasrin و Sceifa addaulati و Ducadatin

Opus Mojus آعسك روجر بيكن ، الذي انتقد في كتابه Opus Mojus وكتابه Opus Tertium ترجمات المعسك روجر بيكن ، الذي انتقد في كتابه Mermannus confessus est se magis » علم المعبارة الآتية حيث قال : « adjutorem fuisse translationum quam translatorem, quia Saracenicos tenuit secum in Hispania, qui fuerunt in suis translationibus principales.\*\*

<sup>(\*)</sup> Opus Majus ، ص ۲۱ و ۶۱ و ۹۹ ، — صحیفــة العاماء ، ۱۸٤۸ ، ص ۲۹۹ و ۳٤۸ ( مقالة مسم کوزان ) .

<sup>.</sup> من ، Opus tertium, apud jebbi præf. (\*\*)

<sup>(</sup>۲) ص ۷ ه و ۹ ه و ۳۱ ، إلخ. ، (طبعة ۱٤۸۱) ، ــ وتمجد ذات الحاصية فى ترجمة شرح كتاب السماء لميشل سكوت: Alfarcad, alfarkadin ، ( ص ۱۷۵ و ۱۷۲ طبعة ۲۵۱) .

ومع ذلك فقد زاد جفاء الأسلوب بذلك <sup>(١)</sup> ، و بذًا ندرك السبب فى كون رُوجِرِ بِيكُن قد عَدَّ ترَجَماتِ هِرْمنَ مبهمةً لا عَمَلَ لها <sup>(٢)</sup> .

وهكذا فإن جميع كتب ابن رشد المهمة ، تقريباً ، تُرْجمت من العربية إلى اللاتينية (٢) في أواسط القرن الثالث عشر ، والشروح على المنطقيات وتهافت النهافت وحد ها لم يَمْرِ فهما فلاسفة النصارى في القرون الوسطى كما يظهر ، أَجَلْ ، وُجِدَتْ ترَحَة لا تينية قديمة لهذا المؤلّف الأخير قام بها اليهودي كُونِيمُوس بن كُونِيمُوس بن كُونِيمُوس بن كُونِيمُوس بن ميئير ، بَيْدَ أن هذه الترجمة كانت تُقْرَأُ قليلاً كما يَكُوح (١٠) ، ولا أَظُنُّ أنه يُمْكِن إيرادُ شاهدِ واحد على النهافت قبل القرن السادس عشر .

وأما مؤلَّفات ابن رشد الطبية فلم تُعرَّف ، على العموم ، إلا بعد مؤلَّفاته الفلسفية ، ولو نظرتَ إلى جميع أطباء القرن الثالثَ عشرَ الذين قدَّم مسيو لِأثرِه

Inuarikin terra alkarnarnihy, stedici et baraki et castrum : وإليك نموذجاً على ذلك (١) munitum destendedyn descenderunt adenkirati ubi descendit super eos aqua Euphratis veniens de Euetin.\*

<sup>\*</sup> المصدر نفسه ، ص ٦٢ .

Male translatus est nec potest : سناعة الشعر كتاب صناعة الشعر عن كتاب صناعة الشعر عن كتاب صناعة الشعر عن كانت تقرأ sciri, nec adhuc in usu vulgi est quia nuper venit ad Latinos et cum defectu Opus Majus ' translationis et squalore. عا فيه الكفاية في القرون الوسطى ، انظر إلى مخطوطات المكتبة الإمبراطورية ، التكملة الفرنسية ، وم د ١٤١٤ ، ص ١ و ١٧١ و ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) حملت عادة عزو الترجمات عن العربية فى القرون الوسطى إلى ألفونسو العاشر قدماء النقاد على تشريفه بترجمات ابن رشد، راجم ج . برويران شانييه ، مقدمة المجموعات ، ص ۸۱ ، طبعة (Exercit. parad. adv. Arist. ، — كاسندى ، ۱۱۹۲۰ ، — كاسندى ، Bibl. hisp. vetus ، طبعة باير ، وكانت الكتب التي أتحت بأمر ألفونسو فلكنة محضاً .

<sup>(</sup>٤) شتاينشنايدر ، Catal. ، ص ٥٠ - ١٥ ، غوشه : الغزالي ، ص ٢٦٨ .

بياناً مُوجَزًا عنهم فى الجزء الحادى والعشرين من « تاريخ الأدب الفرنسى » لم تَجِدْ غيرَ جُلِبِرْتَ الإنكليزى ( حواتى ١٢٥٠) مَنْ ذَكَرَ ابن رشد (١) ومن الراجح أنه كان لا يَعْرِفه إلّا من كُتُبه الفلسفية ، أَجَلُ ، إن سبرنفل يعتقد أن جِلْبِرْت اقتبس من ابن رشد نظريته التى يَعُدُّ بها القلب منبع الحياة (٢) ، غير أن هذا المذهب لم يَكُنْ من اختصاص ابن رشد به ما نُضْطَرُ معه إلى افتراضنا أن جِلْبِرْتَ قرأ « الكليات » ، ولم يَذْكُرْ جِرَارْدُ البرِئُ وغُوتْيه وألْبِرَ نَدُ الفلورنسيُ ابن رشد مع أنهم ذَكَرُوا جميع العرب الآخرين (٣) .

وليس لدينا أي بيان عن ترجمة « السكايات » ، و يشتمل مخطوط أرسُنال الله على الله وفنون ) على كلمة « نقل من العربيسة إلى اللاتينية » ، وما هناك من كلمات عربيسة مُفِطَت في المَثْنِ وطائفة من الجزئيات الأخرى يُثبِت ، لاريب ، أن هذه الترجمة تَمَّت من العربيسة ، لا من العبرية (١٠) ، و يُمُكُن أن تُردَد هذه الترجمة إلى أواسط القرن الثالث عشر مع ظاهر من الحق ، ولم يؤلّف معظم رسالة « تركيب جسم الإنسان » لجيل دُوروم ( ١٥١٥ ، باريس ) إلا من مقتطفات « تركيب جسم الإنسان » لجيل دُوروم ( ١٥١٥ ، باريس ) إلا من مقتطفات

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب، جزء ٢١، ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>۲) سپرنفل ، تاریخ الطب ، جزء ۲ ، ص ۴۵۳ ، \_ یذکر ألبرت المکبیر (کتاب النفس ، ۱ و ۳ ، ترجمه تی . سی . ه ) تحت اسم ابن رشد کتاباً غیر معروف لدینا ، واسمه De dispositionibus cordis

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأدب ، جزء ٢١ ، ص ٤٠٥ و ٤١٣ و ٤١٦ .

<sup>(</sup>٤) ما انفك المؤلف يسمى Mehemeth Aben-rosdin فى كتاب الإيضاح ، ويذكر مسيو هنل ( Catalogi ، مجموعة ، ٤٩٧ ) وجود مخطوط طبى فى قندوم اسم مؤلفه Mechemet ad Jurosdin ، ولا ريب فى أنه كتاب المكليات .

من « الكليات » ، ومع ذلك فإن مما يَجْدُرُ ذَكْرُه كُوْنَ « الكليات » لم تُتذْكُرُ قَطُّ فى « المُوفِّق » لبيار الأَلْبَانُوِى ً الذى أُلِّف سنة ١٣٠٣ والذى تَرَى كُلُّ صفحةٍ منه زاخرةً بذكر شروح ابن رشد .

وفى سنة ١٢٨٤ تَرْجَمَ طبيبُ مُونْ يِلْية ، أَرْمَنْغُو بنُ بِلِيزَ ، من العربية ، أَوْ وَجَدَ مَن يُتَرْجِم من العربية ، شَرْحَ أَرْجُوزة ابن سينا فى الطبِّ (١) ، وكان رِيمُون مَرْتينى قد ذَكَرَ هذا الكتاب بعنوانه العربي فى «خَنجر الإيمان » (٢) ولكن ريمون كان حائزًا ، فى الغالب ، معارف مباشرة عن المؤلفات الإيمان » (٢) ولكن ريمون كان حائزًا ، فى الغالب ، معارف مباشرة عن المؤلفات المكتوبة بالعربية أو العبرية . وتَجِدُ فى مخطوط بالأَرْسُنال (علوم وفنون ، ٦١) ترجمة قديمة فى مقالة التِّرياق ، وتُرْجِم « القانون فى الطبِّ المُستَّر » من العبرية سنة ١٣٠٤ كا نَعْلَمُ ذلك من تعليق مُمْتِع استخرجتُه من الرقم ١٩٤٩ (أساس قديم) (٣) ، و لِذَا فإن قِسْمًا كبيرًا من ترجمة مؤلفات ابن رشد الطبية من قديم ) (١٠ ) ، و لِذَا فإن قِسْمًا كبيرًا من ترجمة مؤلفات ابن رشد الطبية من

<sup>(</sup>۲) ص ۱۰۹ ( باریس ۱۹۹۱ ) ، راجع شتاینشنایدر ، ص ۳۱۷ تعلیق .

Expliciunt articuli generales proficientes in medicinis laxativis magni Abolys, (\*) id est Averoys, translati ex hebræo in latinum per magistrum Johannem de Planis de Monte Regali, Albiensis dixœcesis, apud Tholosam, anno Domini MoCCCollilo; interprete magistro Mayno tunc temporis judæo et postea dicto Johanne, converso in christianum in expulsione Judæorum a regno Franciæ.\*

<sup>\*</sup> ولا ريب فى أنه يشار إلى مراسيم الحرمان التى توالت بين ١٣٠٩ و ١٣١١ ( مراسيم ملوك فرنسة ، جزء ١ ، ص ٤٧٠ و ٤٨٨ ) .

عَمَلَ مدرسة مُونْ يِلْمَية ، وقد تَمَّ هذا بواسطة اليهودكا هي العادة ، ويَدُلَّ كثيرٌ من الوقائع على وجود صلات في الماضي بين مونيلية وعرب الأندلس ، وما اتَّفَق لليهود من شأنٍ في ذلك ، وما كان لهم من نصيب في ازدهار هـذه المـدرسة العظيمة (١).

ولم يَعْرِف اللاتينُ مختصرَ المجسطى ، وقَيَّد مسيو لِتْرِه (٢) شواهدَ كثيرة من ابن رشد فى رسالة الفلك لِبرْناردَ القرْدونى ، (حَوَالَىٰ ١٣٠٠)، ولا سيا ماهو خاص ننظرية فلك التدوير ، بَيْدَ أَن البحث فى هـذه الموادِّ وَقَعَ فى الغالب فى الشروح الفلسفية ، ولا سيا الجزء الحادى عشر والجزء الثانى عشر مما بعد الطبيعة .

<sup>(</sup>۱) جردان ، مباحث س ۹۱ ـ ۹۲ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ٢١ ، ص ٣١٨ ــ ٣١٩ .

# إول تأثير لا بن رشد فى الفلسفة السركلاسية.

فَرَغْنا من تعييننا ، على وَجْه التقريب ، زمنَ القيام بترَجمات ابن رشد إلى اللانينية ، وأصعبُ من هذا بدرَجاتٍ أن ُنعَيِّن الزمن الذي أثَرَّت فيه هذه المُتُون الجديدة في تعليم القرون الوسطى ومذاهبها .

وإليك ما يُعبِّرُ به عن نفسه مُواصِلُ تاريخ إِنْفُلْف : پيارُ البِلْوَائِيُّ ، وذلك حين عَرْضه النظامَ اللَّتَبَعَ في مدرسة كَنبرِدْج حَوَالَى سنة ١١٠٩ : « في الساعة الأولى كان السفسطانيُّ المتبحِّر ، ف . تريِّيكُوسُ ، يُلْقِي به على الشباب منطق أرسطو وَفْقَ فُرْ فُرْ يوسوابن رشد ( مقدمة وشرح ) » ، وقد نقلَ هذه العبارة كلُّ من لُونُوا (١) ودو بولاى (٢) ، وتاريخ الأدب الفرنسيُّ (٣) من غير ملاحظة التحشية الواضحة التي تشتمل عليها (٤) ، فابنُ رشد لم يَكُنْ قد وُلِدَ سنة التحشية الواضحة التي تشتمل عليها (١) ، فابنُ رشد لم يَكُنْ قد وُلِدَ سنة في القرن الحادي عشر ، في أورليانَ ، كما في كُنبرِدج ، محاوراتُ (كذا) أرسطو على نَمَط فُرْ فريوس وابن رشد ، و إلى أن جان السالِسْبُرِيَّ أوجب استنساخها له

<sup>،</sup> ۱۰ س ، De scholis calebrioribus (۱)

<sup>(</sup>٢) التاريخ العام . باريس ، جزء ٢، ص ٢٨ .

<sup>(</sup>۳) جزء ۹ ، س ۱۰۷ ،

<sup>(</sup>٤) أظهرها بروكر ( جزء ٣ ، ص ٦٧٨ ) ، ومسيو جردان ( ص ٢٨ ــ ٢٩ ) .

<sup>(</sup>ه) بحث في مال العلوم في فرنسة منذوفاة الملك روبرت ، ص ٧٨ .

من نُورْمَنْدِية بإشراف قَسِّ كُوتَنْسَ، الأَسْقفِ ريشارد، وقد خَلَط لُو بُوفُ بعبارة پِيَار البِّلْوَائيِّ خطاباً لجانَ السالِسْبِرِيِّ طلبَ فيه جانُ هذا من ريشارد، بالحقيقة ، كُتُبَ أرسطو، ولكن من غير ذكرٍ لا بن رشد لارَيْبَ (١).

وفى مجمع باريس الديني الذي عُقِد سنة ١٢٠٩ كان أول ظهور الفلسفة العربية في صميم السِّكُلاَ سية ، وقد أضاف هذا الجمع ، بعد أن خَطَّأ أمورى البيني وداڤيدا الدِّيناني وتلاميذها ، قَوْ لَه : « لَم تَكُن كُتُب أرسطو في الفلسفة الطبيعية ولا شُرُوحُه لتُقْرَأ على أهل باريس في السِّرِّ والعلانية » (٢) والحق أن من المكن أن تُحاول في هذه الشروح رؤية ذات الشروح التي أطلقت القرون الوسطى عليها وحدها هذا الاسم ، أي شروح ابن رشد ، وقد قال بهذا الرأى منسي ومسيو جُرْدان ومسيو هُورِيُو (٢) ، وليس من المتعذر ، كا يجب منسي ومسيو جُرْدان ومسيو هُورِيُو (١) ، وليس من المتعذر ، كا يجب أن تُكُون شروح ابن رشد قد تُرْجَتُ ودُرِسَتُ بعد عَشْر

<sup>(</sup>۱) جردان ، س ۲۵۳ ، وهنا أظهر غفلة لمسبو جردان نفسه ، وذلك أنه يوجد فى كتب بيد (جزء ۲ ، المجموعة ۲۱۳ وما بعدها) بجموعة لمتعارفات أرسطو وبعض الفلاسفة بعنوان Sententice ex Aristotele أو Sententium generalium aliquot philosophorum tabula أو أن مسيو جردان (س ۲۱) إذ وجد فيها شواهدمن الطبيعيات وبما بعد الطبيعة رأى إمكان عزو هذه المجموعة إلى بويس أو كسيودور ، ومن ناحية أخرى استدل مسيو بارتامي سنتيلر بشواهد من كتاب السياسة على أن بيد كان يعرف كتاب السياسة ، والواقع أنه يوجد في هذه المجموعة شواهد من ابن رشد الملقب بالشارح ، وهذا ما يرد تأليفها إلى القرن الرابع عشر .

<sup>(</sup>۲) من مارتن .Thes. novus Anecd ، جزء ٤ ، ص ١٦٦ ، — انظر إلى مناقشة مسيو هوريو حول مغزى كلمة الفلسفة الطبيعية هذه (من الفلسفة السكلاسية ، جزء ١ ، ص ٤٠٢ — ٤١٠ ) .

<sup>(</sup>۳) منسی ، .Aad. Ann. eccl ، بارونی ، جزء ۱ ، ص ۲۸۹ (لوکا ۱۷۵۷) ، – جردان ، ص ۱۹۳ — ۱۹۶ ، — هوریو ، جزء ۱ ، ص ۲۰۹ — ۲۱۰ ،

سنين من موت مؤلفها ، ومع ذلك فإن من الصعب أن يُعتقد أن ابن رشد استطاع أن يَمْخُو حُكُمْ مَ يَجْمَع سنة ١٢٠٩ الديني مادام مِيشِل سكُوت كان أول من أدخل هـذه المُتُون الجديدة حَو الَىْ سنة ١٢١٧ كما يَلُوح ، وفضلاً عن ذلك فإن مما تَجِب ملاحظته كُون ترجمة ابن رشد قد وقعت بعد نصف قرن من ترجمة المتون الأولى للفلسفة العربية ، وأن المُتون التي تَرْجَمها دُو مِينيك عُنديساً لْهي يَجِب ، والحالة هـذه ، أن تَكُون قد أَدْخِلَت إلى حَقْلِ الدِّراسات قَبْل تلك التي لَمَّ يُوص بهـا ولَمَّا يَذِع صيتها ، وإنما الذي يَظلُ أمراً لامِراء فيهـه هو أن يَجْمع سنة ١٢٠٩ لَطَم أرسطو العربي الذي تَرْجِم من العربية وأوضيح من قبل العرب.

ويُمَدُّ دُستور رُو بِرِ تَ السَّمُرْ سُونَى فَى سنة ١٢١٥ أَ كَثَرَ وضوحاً ، وهو : 

« لَمْ تُقْرَأُ كَتَب أَرسطو فَى ما بعد الطبيعة والفلسفة الطبيعية ولا تُجْمَلُهما ، كما أنه لم يُقْرَأُ تعليم الأستاذ داڤيد الدِّينانَى أو الملحد الماريشي أو موريس الإسپانى » (١) فتعبير ُ « تُجْمَلِهما » كثير المطابقة خلاصات ابن سينا ، ولسكن مَنْ هو هـذا الإسپانى مُوريس الذي يَقْرَب مذهبه من وَحـدة وجود داڤيد وأمُوري (٢) ؟ الإسپانى مُن الذي يَقْرَب مذهبه من وَحـدة وجود داڤيد وأمُوري عرب إذا ما نُظِرَ إلى ما اعْـتَرَى اسم ابن رشد في المخطوطات من تشويه غريب

<sup>(</sup>۱) دو بولای ، التاریخ العام ، باریس ، جـــزء ۳ ، ص ۸۲ ، — لونوا ، De varia Arist. fortuna in Acad.

Distinctines ad prædicandum هذا ومؤلف Mauritius Hispanus (۲) صار تقریب ما بین ۱۹۹۳ هذا ومؤلف ماریس ، جزء ۴ ، ص ۱۹۹۹ می utiles Bibl. med. et inf. lat. موریس الدمنیکی ، دو بولای ، التاریخ العام ، باریس ، جزء ۴ ، ص ۱۹۷۳ می فیریسیوس ، Bibl. hisp. vet ، من ۱۹۷۳ می جزء ۵ ، من ۱۹۷۷ می و ۲۰۰۰ من ۱۹۷۳ می ۱۹۳ می

فرُنَى أنه صار Mahuntius (أساس قديم ، رقم ٧٠٥٧) ، و Mahuntius (أرسُنال ، علوم وفنون ، ٦١) (أساس قديم ، رقم ٩٩٤٩) ، و Mauuicius (أرسُنال ، علوم وفنون ، ٦١) من ناحية وأنه صار Avenruzy و Benriz و Beuriz ، إلخ . من ناحية أخرى ، لم تُوجد صعوبة في اعتقاد إمكان تَحَوُّله إلى Mauritius وليس هـذا ، مع ذلك ، غير افتراض لاينبني أن يُسْنَد إليه كثير احتمال ، ولم يَصْنَع مرسوم عريفوار التاسع في سنة ١٣٣١ غير تجديد أحكام سَنَتَي ١٢٠٩ و ١٢٠٥ مع إحكام أقل من ذلك أيضاً ".

وكلُّ ما يُلْتَفَتُ إليه في هذه الأحكام هو توحيدُ ما بين القضية الأرسطوطاليسية المعربية وقضية أمُورى البينيِّ وداڤيد الدِّينانيِّ دامًا ، وتَفْتَرِض عبارةُ غليوم البريتُونيِّ المُواصلِ لريغُورَ (٢) والتي يُسْتَشْهَدُ بها غالباً ، وعبارةُ هُوغَ المواصلِ لرُو بِرْتَ الأُ كُسِرِِّيِّ والتي يستشهد بها لُو نُوالاً ، عينَ الارتباط ، وهل من الواحب ، حَقًّا ، أن يُفْتَرَض وجودُ نفوذٍ عربي في ظهور الفِرق المُلْحِدة التي هزَّتُ مدرسة باريس في السنين الأخيرة من القرن الثاني عشر والسنين الأولى من القرن الثالث عشر ؟ لا يُمْكِنُ إنكار الشَّبَه بين واقعية أمُورِي وواقعية ابن جبيرول ، وليس مذهبُ داڤيدَ الدينانيُّ في المَيُولَى المُجرَّدةِ مِن الصورة والتي تَصْلُحُ جبيرول ، وليس مذهبُ داڤيدَ الدينانيُّ في المَيُولَى المُجرَّدةِ مِن الصورة والتي تَصْلُحُ

<sup>(</sup>۱) لونوا ، فصل ٦ ، \_ دو بولای ، جزء ٣ ، ص ١٤٢ ، \_ يفترض تاريخ الأدب الفرنسي (جزء ١٦ ، ١٠٠ — ١٠٠ ) أن شروح ابن رشد هي المقصودة بذلك .

<sup>(</sup>۲) من دوم بوکه ، جزء ۱۷ ، ص ۸٤ .

De hoeresibus ex ، بودوم ، بودوم ، De varia Arist. fort. (٣) . بودوم ، De varia Arist. fort. (٣) . برء ، برء ، بودوم ، De varia Arist. fort. (٣) . برء ، بر

أن تكون مادةً مشتركة بين جميع الأشياء غيرَ مذهب المَشَّائية العربية ، ويُمْكِنُ أَن يُمْتَقَدَ أَنه كَان لدى هذين المتمذهبين «كتابُ العِلَل » الذي كان معروفًا عند أَ لِينَ اللِّيلِيِّ (١)، و إِذَا عَدَوْتَ هذا لم يَبْدُ لي أَمُورِي ودَا ڤِيدُ غيرَ العكاس مُحَرَّف للفِرَق الملحدة التي يَشْمَلُها اسمُ الكاتار، ويُوجَدُ شبهُ ۖ بارزٌ بين بعض أفكارها وأفكار مَلاَحدة أُورْ ليان في سنة ١٠٢٢ (٢) فيَرْجِعُهُ مسيو ك . شمت إلى الكنيسة الكاتارية (٣) بلا تردُّد ، ومن أفكارها ما ليس سوى اليُوَاكيمية الخالصة ، و يُرَدُّ بعضْ آخرُ منها إلى سَكُوت إبريجِين (١) كما هو واضح ، وأيُّ شيء أكثرُ مشابهةً لنظريات المفكرين الهيرْنيين من نظريات اتصال جميع الجنس الإنسانيُّ بالله وتَجَسُّدِ الرُّوحِ القُدُس في كلِّ واحدٍ مناكما تَجَسَّدَ الابنُ في مريم، وكُوْنِ اللهِ أصلَ جميع الأشياء المميُولانيُّ ؟ هذا أكثرُ مما يَجِبُ إِنيانُهُ ، لا رَيْبَ ، للاعتذار عن البحث لدى العرب عن سابقات أمورى ودا فِيدَ ، ولا سيما عند إعطاء ابتكار أُمُورى الخاصِّ ما يستحقُّ من نصيب، وفضلاً عن ذلك فإن المذهب الواقعيُّ ، بتوكيده كُوْنَ أَفْرَادِ ذَاتِ النَّوعِ شَرَكَاءً فَى كُنَّهٍ وَاحْدٍ ، وأَن العَقَلَ عَلَى العَمُوم موجودٌ حَقًّا ، كان يَسْبِقُ النظريةَ الرشدية القائلة بالعقل العامِّ ووَحدة الأرواح ، وَكَانَ أَبِيلاًرْدُ قَدْ أَ بُصَرَ هَذَهِ النتيجة وناهضها في شروحه الصغرى على فَرْفريوس

۱۹۷ – ۱۹۳ – ۱۹۷ .

 <sup>(</sup>۲) اقرأ في هوريو ما رواه سينرير هايسترباخ على الخصوص ، جزء ۱ ، ص ۳۹۸ ، انظر
 إلى المطلب ۱۳ من هذا الفصل .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الـكاتار أو الألبيجوا ، جزء ١ ، ص ٢٨ ، وجزء ٢ ص ١٠١ و٢٨٧ .

<sup>(</sup>٤) راجع سان رينه تاينديه ، Scot Érigene ، ص ٢٣٦ ، — هوريو ، جزء ١ ، ص ه ٤٠٠ .

بذات البرهان الذى سيُعارضُ به ابنُ رشد بعد حين (١) ، وكان جِلْبِرْتُ اللابُورِيَّىُ يَنْكُرُ سُخصيةَ البَشَرِيَّة ، وكان المَثَلُ ، الذى يختاره الواقعيون بارتياح لإبضاح الكيفية التي يَكُونُ بها عَيْنُ الكُنهُ مِشتركاً بين أفراد كثيرين ، هو مَثَلَ النَّهُ سَ.

وفى إسكندر الها ليسى يَجِبُ أن يُبْحَثَ عن الأثر الأول للنفوذ العربي الجليِّ المجليِّ الماماء ، فما أكثر ما استشهد في « مُجْمَلِهِ » بابن سينا والغزالي على أنهما حُجَّناَن في الفلسفة ، ولا يَبرُز ابن رشد فيه إلاَّ قليلاً ، ثم إن من المعلوم جيداً أن هذا المؤلَّف الفلسفة ، ولا يَبرُز ابن رشد فيه الأخيرة ( ١٢٤٣ ــ ١٢٤٥) ، وأنه لم يَتم الأواسع من وَضْع إسكندر في سنيه الأخيرة ( ١٢٤٣ ــ ١٢٤٥) ، وأنه لم يَتم الأَف في سنة ١٢٥٦ ، أي بعد مَوْته ( ٢٥٠٠ ، و لِذا فإن إسكندر لا يَكُون قد قَرَأ ابنَ رشد إلاَّ في مَشيبِه ، ولا يَظْهَرُ أن هذه القراءة أثرَّت في أفكاره ، ولا تُجَاوِزُ مسائلُ العقل في مؤلَّفاته حتى عباراتِ أرسطو (٢٠) .

وتأثيرُ العرب في رُو بِرِ ْتَ اللّهُ اللّهُ واضح ْ حِدًّا ، ويَذْ كُرُ ، رُوجر بِيكُن كأستاذ سَمِعَه وهو يُعلَمُ نظريةَ العقلِ المفارق للإنسان (3) ، ولكن رُو بِرِ ْتَ لَمْ يَكُن أُوفر حظًا من إسكندرَ الهالِيسيِّ ، كَا يَظْهَرْ ، في معرفة ابن رشد في الدَّوْر الأول من نشاطه الفلسفيّ .

<sup>(</sup>۱) ریموزا ، Abélard ، جزء ۲ ، ص ۹۸ .

<sup>(</sup>۲) تاریخ الأدب الفرنسی ، جزء ۱۸، ص ۳۱٦ و ۳۱۸ .

<sup>(</sup>۳) . Summa theol ، القسم الثانى ، المسئلة ٦٩ ، المقالة ٣ ، ص ١١٦ وما بعدها ، (قنسيا ١١٦) .

<sup>(</sup>٤) مختارات من الـ Opus tertium نشرها مسيوكوزان (صحيفة العلماء ، ١٨٤٨ ، ص ٣٤٧).

## ه – معارضةُ غليومَ الأُثِر نِيِّ

غليومُ الأُ وْرْنَىُ هُو أُولُ سِكُلَاسَ لديه مذهبُ كَيْكُنُ أَن يَحْمَلِ اسمَ ابن رشد ، أَجَلُ ، إنني لم أَجد اسمَ الشارح في كتبه غيرَ مرة ، بَيْدَ أَنك تَجِدُ في كلِّ صفحة منها دَحْضاً له ، وذلك تحت اسم أرسطو تارة ، وتحت تَسْمِياتِ مبهمة جِدًّا تارة أخرى ، مِثْلَ « إِن أرسطو (١) وشراحه (٢) المشهورين من اليونان والعرب (٣) وابن سينا وآخرين (ن) اتفقوا على هذه الناحية » (٥) ، ولا ينفك غليوم يضع ضمن عَيْن الصنف شُرَّاح اليونان والعرب ، وعلى العموم كان القرن الثالث عشر يَعُدُّ العرب من قدماء الفلاسفة (١) في مقابل فلاسفة اللاتين أو الفلاسفة السَّكُلَاسِين ، وكان الجهل بأبسط الأزمنة قد بَلغ من المدَى ما لا يُعْرَف معه ، كَا يَلُوح ، أَيُّ الاثنين ظهر قبل الآخر : الإسكندر الأفروديسي أو ابن رشد .

ولذا لم يَغْدُ ابنُ رشدٍ ، في زمن غليومَ الأَقْرَنيُّ مَثِّلَ مذاهبِ المشائيةِ العربية

<sup>(</sup>١) معارصة ، جزء ١ ، ص ٦٩٩ ، إلخ . ( طبعة أوريل ، ١٦٧٤ ) .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، جزء ٢ ، ص ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، جزء ١ ، س ٦١٨ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ٥٥٨ و ٨٥٣ .

<sup>(</sup>٦) وهذا التصنيف يقف النظر ، على الخصوص ، فى اله Pugio fidie لريمون مرتينى ، وفى اله Antiqui philosophi sunt platonici, stoici, » التقولا إمريك : Directorium Inquisitorum اله pythagorici, epicurei, Aristoteles et peripatetici, Averroes, Avicenna, Algazel, Alundus (Aikindi). Rabbi Moses. » ( ١٠٧٨ ، رومة ، ١٧٤ ) .

الخطرة ، و إنما كانت هذه المذاهبُ منذ ذلك الزمن معروفة لدى اللاتين تماماً وكان لها بينهم أنصار كثيرون (١) ، و بَيْنَا كان أرسطو يناهَضُ بشدة ، و بَيْنَا كان ابنُ سينا يُعدَّ يُجَدِّفاً (٢) ، كان غليوم يَذْ كُر ابن رشد مِثْلَ « فيلسوف ابنُ سينا يُعدُّ يُجَدِّفاً (٢) ، كان غليوم يَذْ كُر ابن رشد مِثْلَ « فيلسوف بالغ النَّبْل » ، و إن أخِذ في إساءة استعال اسمه ، وشوَّه تلاميذ طائشون آراءه (٣) .

و يظهر أن كتاب « الكون » يشتمل على ذكر آخر لابن رشد ، ولكن ما رُيلاَحظُ فيه من التباس وتناقض يثبت مقدار قلة استقرار ذاتية الشارح الفلسفية في روح السِّكُلا سيين ، فني الصفحة ٧١٣ ( معارضة ، جزء ١ ) من كتاب « الكون » في الطبيعيات يَذْ كُر غليوم عبارة من شرح الطبيعيات لابن طفيل ، وإذا ما تَقَدَّمت قليلاً ( ص ٨٠١ ) وَجدْت أن عَيْنَ العبارة مُسْتَخْلَصَة من شرح أبي مَعْشَر ، والواقع أنك لا تَجِد شرحاً للطبيعيات ألَّه ابن طُفيل أو شرح أبي مَعْشَر ، والواقع أنك لا تَجِد شرحاً للطبيعيات ألَّه ابن طُفيل أو

Multi deglutiunt positiones istas, absque ulla investigatione discussionis et (۱)

perscrutationis recipientes illas, et etiam consentientes, et pro certissimis eas habentes.

(۳ مالک ۵ من کتاب النفس ، فصل ۷ ، مطلب ۳ )

De legibus (۲) ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٤٥ .

Pobes autem circumspectus esse in disputando cum : الله عليوم (٣) hominibus, qui philosophi haberi volunt, et nec ipsa rudimenta philosopiæ adhuc apprehenderunt. De rudimentis enim philosophiæ est procul dubio ratio materiæ et ratio formæ, et cum ipsa ratio materiæ posita sit ab Averroe, philosopho, nobilissimo, experdiret ut intentiones ejus et aliorum qui tanquam duces philosophiæ sequendi et imitandi, sunt, hujusmodi homines qui de rebus philosophicis tam inconsiderate loqui præsumunt, apprehendissent prius ad certum et liquidum.\*

<sup>(\*)</sup> De univ. معارضة ، حزء ١ ، ص ١٥٨ .

أبو مَهْشر ، وفضلاً عن ذلك فإن السِّكُلَاسِيبن لم يَعْرِفوا ابن طفيل إلا من استشهادات ابن رشد به ، و لِذَا فإن من الراجح أن تَكُون العبارة التي أوردها غليوم حاءت من شرح ابن رشد نفسِه .

ومع ذلك لم يُعُوزُ مؤلفاتِ غليومَ غيرُ اسم ابن رشد كَيَّا يُمْكِنُ عَدُّ غليومَ أولَ خصم للرشدية وأشدَّ مقاوم لها ، و باسم الغزالي (١) دُحِضَتْ بقوةٍ نظرية عليومَ أولَ خصم للرشدية وأشدَّ مقاوم لها ، و باسم الغزالي ألنّبَيْقُ من الله ، العقل الأول الحقيق الذي لم يَعْرِفْه العربُ ولا اليهود logos teleios ، هو العقل الأول الحقيق الذي لم يَعْرِفْه العربُ ولا اليهود منذ صار اليهودُ تلاميذَ للعرب ، ولكن مع عبادته من قِبَل أفلاطونَ وهِرْمِسَ العظيم وابن جبيرول اللاهوتي الذي جَعَل منه غليومُ نصرانيًا لهمذا السبب ، وعُدَّ قِدَمُ العالم خطأ مردودًا أتاه أرسطو وابن سينا الله ، ويَلُوح أنه عُزى إلى أبي بكر العربي " ذات حين ، و إنحا نجيدُ من الواضح أن غليومَ لم يَرَ مَنْ ذا الذي لَطَمه تحت هذا الاسم .

ولم يُذْ كُر ابن رشد أكثر من ذلك في بَرْهَنة غليومَ الطويلة ضِدَّ نظرية وَحدة العقل ، وقد صُوِّب جميعُ هذا الجدل إلى أرسطو أو إلى تلاميذه الأَغْفَال ، قال غليوم : « يجب أن تعلم أنهم محمَّى إلى الآن ، وأنهم قليلو الفَهْم إذ يقولون إنه لا يُوجَدُ غيرنفس واحدة فى العالمُ تُنْعِم بالحياة على كلِّ حَى فى العالمَ ، ولا توجَد نفس أخرى وَفْقَ عَيرنفس واحدة فى العالمُ تُنْعِم بالحياة على كلِّ حَى فى العالمَ ، ولا توجَد نفس أخرى وَفْقَ

<sup>(</sup>١) الكون ، ١ ، ١ ، فصل ٢٤ وما بعده ، ١ ، ٢ ، فصل ٩ و٢٣ وما بعده .

<sup>(</sup>۲) ۲:۲، فصل ۸ و۹.

<sup>(</sup>۳) ۲:۳ ، فصل ۱۸.

الجوهر والواقع كنفس سقراط وأفلاطون ، وإنما يجب أن تُوجَد نفس أخرى ، وهـذا من قبيل الفرق بين الحياة وذي الحياة » (١) ، وقال في مكان آخر : « وأما من حيث تَمَدُّدُ العقل فلم يُخطِئ أرسطو فقط ، بل أبدى هـذيانًا واضح الجنون » (٢) وفي الصفحة التالية عُزى ذات المانهب إلى أرسطو واضح الجنون » (٢) وفي الصفحة التالية عُزى ذات المازابي وابن سينا ومن والفارابي وآخرين ، كما عُزى بعد قليل (٣) إلى الفارابي وابن سينا ومن اعتنقوا رأى أرسطو من هـذه الناحية ، وفي مكان آخر يُرى أن أرسطو تَخييله تخلصاً من عاكم أفلاطون المثالي (٤) ، ولذا كان من الواقع أن رأى غليوم أرسطوطاليس مسؤولاً عن المذهب الفظيع القائل بوحدة العقل ، ومع ذلك فإن غليوم يَعْرِض هذا المذهب مع جميع الجزئيات التي أضافها ابن رشد إليه والتي لا تَجِدُ عليوم يَعْرِض هذا المذهب مع جميع الجزئيات التي أضافها ابن رشد إليه والتي لا تَجِدُ لها أثراً في « كتاب النَفْس في الانصال به (١) ، وتَتَّحِدُ حميع النفوس المنفصلة عن أصالة ، وتَكُون سعادة النَفْس في الانصال به (١) ، وتَتَّحِدُ حميع النفوس بغير البدن (٨) البدن ، ولا تؤلف غير نَفْسٍ واحدة (٧) بعدئذ ، ولا تختلف النفوس بغير البدن (٨) البدن ، ولا تؤلف غير نَفْسٍ واحدة (٧) بعدئذ ، ولا تختلف النفوس بغير البدن (٨) المندن ، ولا تؤلف غير نَفْسٍ واحدة (٧) بعدئذ ، ولا تختلف النفوس بغير البدن (٨)

<sup>(</sup>١) الكون ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٨٠١ .

<sup>(</sup>٢) الكون ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٨١٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ١٥٨ ـ ٣٠ .

<sup>(</sup>٤) الكون ، ١ : ٢ ، فصل ١٤ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ، وكتاب النفس ، اعتراضات ، جزء ٢ ، ص ٢٠٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٦) الكون ، ١: ٢ ، فصل ٢٠ \_ ٢٠ .

<sup>(</sup>۲:۱ (۲) فصل ۲ ،

<sup>(</sup>۸) ۲:۲، فصل ۲۵ و ۲۶.

واختلافُ الأعراض وحد مهو الذي يُوجِبُ التمييز العددي (۱) ، والبراهين التي يعارض بها غليوم هذا المذهب هي التي سَيهُ كَرِّرُها ألبرتُ والقديسُ توما وجميع خصوم ابن رشد حتى التَّخَم ، و يُفني هـذا المذهبُ الشخص ، و يَسُوق إلى الجنبرية (۲) ، و يَجْعَلُ تقدم العقول الفردية والفرق بينها أمراً يتَعَذَّر إيضاحه ، أجل ، يُوجَدُ للحقيقة قواعد علمة كثيرة تُفرض على جميع النفوس ، بَيْدَ أنه لا يُوجَدُ للحقيقة قواعد عامة كثيرة تُفرض على جميع النفوس ، بَيْدَ أنه لا يُوجَدُ للحقيقة قواعد عامة واتية خارج النَّفس ، وعن تناقض غريب يُقرِّرُ لا يُؤجِدُ للناس (۱) غليوم في رسالته عن « النفس » أن الله هو الحق السيدُ الذي يُنيرُ جميع الناس (۱) ويستطيع رُوجِر بيكُن أن يستشهد به ضِدَّ من يَزْ عُمون أن العقل الفعال الفعال قسم من العقل البشري (۱) ، بَيْدَ أن غليوم هَيَّابُ سطحي أن فيكلُ ما يشابه وَحدة وجود والخلود ضِمْن أضيقِ معنى لها.

ولم تُدْخَلْ آراء ابن رشد وحدَها إلى السِّكُلاَسية فى زمن غليوم، وإنما كان الإلحادُ ، الذى سيَغْشَى اسمَه فيما بعد ، قد أخذ فى الظهور قبل حين ، فنعلم من غليوم

<sup>(</sup>۱) الکون ، جزء ۱ ، ص ۸۰۲ و ۸۱۹ و ۸۵۹ .

<sup>(</sup>۲) الكون ، ۳ : ۱ ، فصل ۲۱ وما بعده ــ راجع المصدر نفسه ، ۱ : ۲ ، فصل ۱۹ و ۷ و ۱۸ و ۲ و ۲ ؛ ۲ : ۲ ، فصل ۱۹ و ۱۸ و ۱۸ و ۲ و ۲ ؛ ۲ : ۲ ، فصل ۱۹ و

<sup>(</sup>۳) کتاب النفس ، فصسل ۷ ، راجع جثاری Guilielmi Alverni psychologica doctrina ص ۲ کتاب النفس ، فصسل ۷ ، راجع جثاری

<sup>. (</sup> الله عقالة كوزان ) Journ. des sav. ) Opus tert. (٤)

في رسالته عن النفس أن هذا المذهب كان يُلاَقِي له مُلْحِدين كثيرين ، ومن ذوى النفوس السيئة التكوين الساخطين على زمنهم مَنْ يَزْعُمون أن هذا من اختلاق الأمراء إرضاء لرعاياهم (١) ، ولم يَنْطو القرنُ السادسَ عشرَ على رأى سيم لم يَكُن القرنُ الثالثَ عشرَ قد سبقه إليه .

Dum enim se vident fraudari præsentibus delectationibus, et alias non (۱) expectant, nullo modo suaderi poterit eis quod aliud sit honestatis persuasio والمعارضات ، جسزء ۱ ، ص ۳۲۹ ، واجع كتاب النفس ، فصل ۲ . معارضات ، جسزء ۱ ، ص ۳۲۹ ، واجع كتاب النفس ،

### ٦ – معارضةُ ألبرتَ الكبير

ومع أن ابن رشد يُمثّلُ في كتب ألبرتَ الكبيرِ دَوْراً أكثرَ بروزاً مما في كتب غليوم الأُوْر في فإنه لم يَصِل ، بَعْدُ ، إلى المرتبة الرئيسة التي يجب أن يَشْغَلَها في أثناء الجيل الثانى من السِّكُلاَ سية ، فابن سينا هو أستاذ ألبرت الأكبر ، ولشرح ألبرت شكل شرح ابن سينا ، وقد ذَكرَ ابن سينا في كل صفحة من كتبه مع أنه لم يُورِد ابن رشد إلّا نادراً ، وذلك لإزالة ما أقدم على معارضة أستاذه (١) به من تقريع ، ومع ذلك فإن الذي يَظْهَرُ هو أنه كان يُوجَدُ بين يديه جميع شروح ابن رشد التي عَر قَبْهَا القرون الوسطى ، وذلك باستثناء شروح صناعة الشعر ، وشروح ابن رشد التي عَر قَبْها القرون الوسطى ، وذلك باستثناء شروح صناعة الشعر ، وشروح أن يُعْقَدَ أن شرح ما بعد الطبيعة كان يُعْوِزُه أيضاً ، و بيان زمن ، ويُمْكُن أن يُعْقَدَ أن شرح ما بعد الطبيعة كان يُعْوِزُه أيضاً ، و بيان ذلك أنه لا يُوجَدُ في ما بعد طبيعته غيرُ ذكر لا بن رشد قليل جِدًا ، وأن من ذلك أنه لا يُوجَدُ في مَتْنِه جميع ما يُوجَدُ بين يَدَيه .

ولا بُدَّ من أن يَكُون مذهب وَحدة العقل قد نال أهميةً كبيرة وجَمَعَ حَوْلَه عدداً كبيراً من الأنصار (٢) فلم يَقْنَع ألبرتُ بمناهضته عِدَّةَ مراتٍ ، فرأَى أنه مضطرُ إلى وضع رسالة خاصة (٢) لذلك دَعَّجَها في مُجْمَلِهِ (٤) حَرْفيًا تقريبًا بعد

Averroes, cujus studium fuit semper contradicere patribus suis (۱) . (طبیعیات،

Hic error in tantum invaluit quod plures habet defensores, et periculosus (۲)
. (۸۰ — ۳۷۹ ، صفارضة ، جزء ۱۸ ، ص ۱۸۹ ، صفارضة ، جزء ۱۸۰ ، ص

<sup>. (</sup>۳) De unitate intellectus contra Averroistas (معارضة ، جزء ہ ، ص ۲۱۸ ، طبعة جامی ) .

<sup>. (</sup> ۱۸ معارضة ، جزء ۱۸ معارضة ، جزء ۱۸ معارضة ، جزء ۱۸ (٤)

زمن ، وقد أخبرنا ألبرتُ بأنه ألَّمَا (١) في رومة بأمر من البابا اسكندر الرابع (حَوَالَى سنة ١٢٥٥) ، وكان من جَدُول الأعمال (٢) تفريقُ ما بين اللاهوت والفلسفة اللذين اغترف بأنهما حُجَّتَان متباينتان ، هذا التفريقُ الذي وُسِمَتْ به الرُّشديةُ في كلِّ زمن ، فرأى ألبرتُ أنه مضطرٌ ، عن مسايرة ، إلى حَلَّ المُعْضِلة الرُّشديةُ في كلِّ زمن ، فرأى ألبرتُ أنه مضطرٌ ، ويُقدَّم ثلاثون برهاناً ملائماً بالقياس المنطقيِّ مع الإغضاء عن كلِّ حجة مُنزَّلة (٣) ، ويُقدَّم ثلاثون برهاناً ملائماً لمن يرَوْن أنه لا يَبْقَى من جميع نفوس البشر غيرُ نفس واحدة بعد الموت ، لمَن يرَوْن أنه لا يَبْقَى من جميع نفوس البشر غيرُ نفس واحدة بعد الموت ، الآخر ، ويَبْلُغ ألبرتُ من السذاجة ما يتصور معه أدلةً يَدْعمُ بها القضية التي يناهض و يَمْنَحُ براهين خصو مِه قوةً لم تشتمل عليها مؤلفًا تُهم الخاصة ، بَيْدَ أنه يُوجَدُ من الأدلة ستةُ وثلاثون ، ليست أقلَّ قوةً ، تُؤيِّدُ المذهب المخالف ، وبهدذا يَتَّضِيحُ الأمر ، أي يَكُون للخلود الفرديُّ أكثريةُ ستة براهين ، ومع ذلك فإن الرشدية الأمر ، أي يَكُون قد لُطِمَتْ بهذا الحساب ، وسنلاق المصارع القديم تحت السلاح عند ما نَعْرِض اصطراعات الرشدية في جامعة باريس حَوَالَىْ سنة ١٣٦٩ .

ويَمُود ألبرتُ إلى هــذا الجدال أيضاً في كتابه الصغــير عن طبيعة النفس وأصلها (٤) وعن شروحه للجزء الثالث من كتاب النفس (ترجمة ٢، فصل ٧) (٥)

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص ٣٩٤.

Quia defensores hujua hæreses dicunt quod secundum philosophiam est, licet (۲)
. (۳۸۰ م المصدر نفسه ، ص ۴ides aliud ponat secundum theologiam

<sup>(</sup>٤) معارضة ، جزء ٥ ، ص ١٨٢ .

<sup>(</sup>٥) راجع المصدر نفسه ، ترجمة ٢ ، فصل ٢٠ ، ترجمة ٣ ، فصل ٢ وما بعده ، --١ ، درجمة ١ ، ٣ ، ترجمة ١ ، مسئلة ٥ ، مقالة ٣ ، -- ما بعد الطبيعة ، ---

فيُعامِل خصومَه في هـذه المرة بشِدَّة أعظمَ من تلك ، وذلك أن نظرية العقل المنفصل ، المنير للإنسان بالإشعاع والسابق للفرد والباقى بعـده ، تَظْهَرُ له الآن ضلالاً محالاً معقوتاً (١) ، وذلك بما أن العقل يَكُون صورة الإنسان فإنه إذا اشترك أفراد كثيرون من النوع عينه في الصورة أفراد كثيرون من النوع عينه في الصورة عينها ، أى في عَيْن مبدأ الفرُ دة ، وهـذا محال ، ولذا فإن العقل الفعال ليس منفصلاً عن النفس ، ولا يُم كن فصله عنها إلا بالتجريد ، ومع ذلك فإن العقل عام من ، وينهم ألبرت بقوة ضيداً فلاسفة اللاتين ، أى ضيداً السّكلاسيين عام من الذين يبالغون في مبدأ الفردية فيقولون بوجود إدراكات بمقدار ما يَكُون من موجودات عاقلة .

ويجب أن يُعترَف بأن مذهب ألبرت لا يُظْهِرُ ، دائمًا ، ذاك الحزمَ الذى ستمتاز به المدرسةُ الدومينيكية ، وبما يَقَعُ أحيانًا أن تُدْهِشَ مذاهبُ العرب تدينه ، ويَبْدُو مذهبه في التكوين حائرًا ، ويَظْهَرَ العَقْلُ في بعض الأحيان منبعًا تصدرُ العقول عنه (٢) ، ويُعْتَرَف بتأثير الموجودات العليا في العقل البشري تصداحة ، وتَقُوم الفلسفةُ العربيةُ بالغزو من كلِّ ناحية في الكُتب الصغيرة المجموعة في المجلد الحادي والعشرين من كتبه والتي هي أقلُ ما يَكُون من المجموعة في المجلد الحادي والعشرين من كتبه والتي هي أقلُ ما يَكُون من

۱ ، ۹ ، ترجمة ۱ ، فصل ۹ ، -- Isagoge in De anima ، فصل ۳۱ (معارضة ، جزء ۱ ، ۲۱ ) ، -- راجع هوريو ، الفلسفة السكلاسية ، جزء ۲ ، ص ۲۹ وما بعدها .

Frror omnino absurdus et pessimus et facile improbabilis (۱) . (۲۰۲

Primum principium, indeficienter fluens, quo intellectus universaliter agens (۲) indesinenter est intelligentias emittense (De causa et proe. univ. tr. IV, 1)

- (۲۳٤ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۱۹۹ و ۲۳۶ و ۱۹۹ و ۱۹۹

مدرسته (۱) ، ويَكُون العقلُ والمعقول متحدين ضِمْنَ العقلِ الفَعّال ، وعلى العكس لا مَكان لهذا الاتحاد ضِمْنَ العقل المنفعل إلا عندما يَتَخَيَّل العقلُ نفسه ، ويَشْتَخْلِصُ الفاعلُ الأنواعَ من الهيونَى ويَجْعَلُها بسيطةً عامة ، فإذا ما أعدَّت الأنواعُ على هذا الوجه تَحَرَّ كَت وأخبرت العقل الممكن ، ويتَّحِدُ العقلُ الفعال بالممكن كما يتحد النور بالشَّفَّاف ويَرْفَعُه إلى مرتبة العقل النظرى ، ويصْلُح العقلُ النظرى أن يكون مَنْ لة إلى النفس كيا يَرْ تَفعُ إلى العقل المستفاد ، ويُبنكنُ هذا الخدُّ الأخير عندما يَتَكَتَّى العقل الممكن جميع المعقولات ويرتبط في العقل الفعال ارتباطاً لا ينْحَلُ ، وهنالك يَكُون الإنسان كاملاً ، كا نه شبيه الله ، وهو يسيرُ في هذه الحل سَيْراً إلهيًّا ويَفْدُو قادراً على معرفة كلِّ شيء ، وهذه سعادة التأمل السَّيِّدة (۲) ، ومع أن الرسالة الطريفة التي استخرج منها هذه العبارات بعيدة من من مأى ألبرت فإنها تثبت ، على الأقلِّ ، مقدار نفوذ أساوب العرب وأكثر عرض رأى ألبرت فإنها تثبت ، على الأقلِّ ، مقدار نفوذ أساوب العرب وأكثر الذاهب مغام ق في المدرسة الألبرتية (۲) .

مؤاف عربي .

<sup>(</sup>۱) راجع كتيف وإشارد، Script. Ord. Proed. ، جزء ۱ ، ص ۱۷۸ .

Possibilis speculativa De apprehensione, pars V . ( العارضة ، جزء ) ( العارضة ، قسم العارضة ، قسم العارضة ، قسم العارضة ، العارضة العارضة العارضة ، العارضة العارضة العارضة العارضة العارضة ، العارضة العارضة العارضة العارضة ، العارضة الع

#### ٧ – معارضةُ القديس توما

أيمَدُ القديس توما ، في وقت واحد ، أخطر خصم لقيه المذهب الرشدئ ، والتلميذ الأول للشارح العظيم بلا منازع ، وكما أن ألبرت مدين لابن سينا في كل شيء فإن القديس توما ، مِثْلَ فيلسوف ، مدين لابن رشد في كل شيء تقريباً ، ولا مراء في أن أهم اقتباساته منه هو في شكل مؤلّفاته الفلسفية .

ويَجِبُ أَن يُذْكُر أَن ابن رشد هو مُوجِدُ شكلِ الشرح الأكبر، وذلك أَن ابن سينا ومقلّدَه ألبرت يؤلّفان رسائلَ تَحْمِلُ عَيْن عُنوانِ ما أَلَّ أَرسطو وتتناول عَيْن موضوعاته ، ولكن من غير تمييز بين إيضاحهما وعبارة المؤلّف ، وعلى العكس يتناول ابن رشد والقديسُ توما متن أرسطو فقرة قرّة ويَعْمَلان في كلّ جملة أُجلّد ما يكون من تفسير ، أُجلُ ، إن شرحَ كتاب السياسة لألبرت هو الوحيدُ الذي أُلِّف وَفْق طريقة ابن رشد وابن سينا ، ولكن يُوجَدُ من أَوْجه الأسباب ما يجادلُ به ألبرتُ حَوْل هذا الكتاب ، فما يَجِبُ أَن يُعْتَرَف به على الأقلِ هو أن هـذا الشرح إذا كان لألبرت فإن ألبرت على شروح القديس توما .

وألبرتُ مُلَخِّص مُ والقديسُ توما ، على العكس ، مُفَسِّر مُ ، هـذا ما أراد تُولُو مِه دو لُوك قَوْ لَه عندما أخـبرنا أن القديس توماكان يَشْرَح فلسفة أرسطو برومة في عهد أور بأنَ الرابع (١) ، « فقدكان أرسطو يُلْقي إلقاء فريداً طريفاً » ،

<sup>(</sup>۱) التاريخ الكنسي ، ۱ : ۲۲ ، فصل ۲۲ ، من موراتوري ، Script. rer. ital ، جزء ، ۱۱ ، مجموعة ۱۱۵ .

وممن تَعَلَّمَ القديس توما هذا الطرازَ الجديد في الشرح بعــد أن كان مجهولاً قَبْله ؟ إنني لا أتردَّد في قولي إنه تَعَلَّمه من الشارح الْقَدَّم ، أي من ابن رشد .

وهكذا طُبِع في القديس توما شأنُ ابن رشد المضاعف بين الفلاسفة السِّكُلا سيين ، وذلك شارحاً لأرسطو عظياً نافذاً مُوتَّراً مِثلَ أستاذٍ من ناحية ، ومؤسِّساً لمذهب مُلُوم وممثلًا للدهرية والإلحاد ضالًا من ناحية أخرى ، ويُعدِّدُ مؤلِّف قصة القديس توما ، غليوم التُّوكُويُّ ، ماقَمَع أستاذُه من ضلالات فجعل في الصف الأول « ضلالة ابن رشد الذي كان يقول بوجود عقل واحد فقط ، في الصف الأول « ضلالة ابن رشد الذي كان يقول بوجود عقل واحد فقط ، أي بهدذا الضلال الهادم لفضل القديسين ، لما لا يكون بذلك فَرْقُ بين الناس » (١) وسنرى عما قليل انتصار العالم الملائكي على هذا الجاحد يتَحَوَّل ، الناس » (١) وسنرى عما قليل انتصار العالم الملائكي على هذا الجاحد يتَحَوَّل ، وفكورنسة .

ووَجَّه القديسُ توما كلَّ ما أُوتِيَ من قوة جدلٍ ضِدَّ قضايا الإلحاد في المَشَّائية العربية ، أى المادةِ الأولى غيرِ المُعَيَّنة (٢) وسِلْسِلةِ المبادئ الأولى والشأنِ المتوسط

præcique philosophia dissentire.

Descript. eccl. ولاند ، ١٩٦٦ ، ص ٢٩٦٩ ، جزء ١ ، ص ٢٩٦٩ ، ص ٢٩١٩ ، ولاند ، Acta SS. Martii ، بولاند ، القديس توما : جزء ١ ، ص ٢٧١ ، ص ١٩٤٠ ، كانس كتب القديس توما : Mirum est quam graviter, quam copiose S. Thomas in illan vanissimam sententiam semper inveheretur. Captabat ubique tempora. quærebat occasiones unde ipsam traheret in disputationem, pertractam vero torquebat, exagitabat monstrabatque non a christiana solum, sed ab omni quoqué alia, peripateticaque

<sup>(</sup>٢) Somma ، المسئلة الأولى ، ٢٦ ، مقالة ٢ .

الفراري .

للعقل الأول المخلوق والخالق (1) معاً و إنكار العناية الإلهية (٢) ولا سما استحالةُ الخلق، وكان القديسُ توما في هــذا مِثْلَ غليوم الأُ فِرْ نيِّ ومِثْلَ أَابرتَ ، ولـكن مع كُوْنه أكثرَ سُمُوًا من الأول ودِقَّةً من الثـاني ، ويـكاد شَرْحُ الجزء الثامن من الطبيعيات بأُسْرِه يَـكُون وَقْفًا على تفنيد شرح ابن رشــد ، وهو يجيب عن الدليل الآتي الذي يعزوه إلى ابن رشدٍ والذي يُعرُّب عن رأيه جيداً بالحقيقة مع عدم تسليمه بمُعْظَمه : « وذلك أن الحدوث هو التحول، وأن التحول لا يكون إلا بفاعل، و لِذَا فإن الحــدوث لا يُمْكِن أن يتحَّ إلا بفاعل » ، فليس إنشاء الوجودِ العامُّ من قَبَلِ الله حركة ولا تبديلًا ، بل ضَرْبُ من الفَيْض (٦) ، ولا يَثْلِمُ أرسطو الدينَ بتقريره أن كلَّ حركة تحتاج إلى فاعل مُعَرِّك، فهذا أمرٌ واقعُ في حال الكُون الحاضرة ، وماكان قدماء الفلاسفة الذين لم يَنْظُروا إلى غـير التغيرات الخاصة والحوادث المتعددة لِيَعْدُوا التكوينَ إلا تحويلًا لشيء موجودِ سابقًا ، غير أن أفلاطون وأرسطو ، اللذين انتهيا إلى معرفة الأصل الأول ، استطاعا أن ُيدْرِكَا وَجُودَ شَيْءٌ فِي الـكُونُنْ غَيْرِ الحَرِكَةِ وَالتَّحُولُ ، وَذَلْكُ أَنْهُمَا أَبْصِرا وَحْدَةً العلة الأولى فوق فِعْل المِلَل الثانوية وردِّ فِعْلِها ، ولا ريب في أن أرسطو

Productio universalis entis a Deo non est motus nec mutatio sed est (۳) ، ۱۰۶ في ۸ طبيعيات ، مطالعة ۲ (معارضة ، جزء ۱ ، ص ۲۰۱ طعة قنسيا ) .

أخطأ كثيراً في تقريره قِدَم الزمان وقِدَم الحركة ، ولكن لم يَكُن لدى ابن رشدٍ ما يُبِيحُ له أن يستنتج من مبادىء كهذه استحالة الخلق من العدم (١).

ومناهضة عن نظرية وَحدة العقل هي أخص ما يُنظهر القديس توما فيه جميع وسائل جَدَله ، ولم يَكْتَفِ القديس توما بالرجوع إلى ذلك في المجمل اللاهوتي ، ولا في المُجْمَل حِيَالَ الوثنيين ، ولا في شرح رسالة النفس ، ولا في المسائل التي يناقش فيها حَوَل النفس ، بل ألّف في هذا الموضوع رسالة من أهم رسائله ، وهي : « وحدة العقل ، ضِد الرشديين » (٢) ، وسنبحث ، فيا بعد ، عن الخصوم الذين قصد هم القديس توما في هذه الرسالة ، و إنما تكشف لنا أشكال جدله ، بما فيه الكفاية ، عن حقده على مدرسة منظمة تزعم أنها تُمَثّل روح المشائية الحقيق ضد الكفاية ، عن حقده على مدرسة منظمة تزعم أنها تُمَثّل روح المشائية الحقيق ضد فلاسفة اللاتين ، أي ضد السّاكلاسيين المتدينين ، فترتبط في ابن رشد على أنه أعلى فلاسفة اللاتين ، أي ضد السّاكلاسيين المتدينين ، فترتبط في ابن رشد على أنه أعلى خجة ، وأرفع من حجة الدبن أيضاً ") ، ويشتاط القديس توما غيظاً من مشاهدته أناساً من النصاري يَجْعَلُون أنفسَهم تلاميذ كافر ويُفضّلُون على نفوذ جميع

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه ، ص ۱۰۷ و ۱۰۸ .

<sup>(</sup>۱) معارضة ، جز ۷۰، رسالة ۱٦ ، ص۷۱، وما بعدها ، طبعة رو لاڤرنى ، إلخ . \_ يظهرأن رسالة ۲۷ ، De œternitate mundi, contra murmurantes ( س ۳۳ ، طبعة رو لاڤرنى) موجهة ضد الخصوم أنفسهم ، راجع ، ج . جردان ، فلسفة القديس توما الأكوينى ( باريس ۱۸۵۸ ) ، ۱ ص ۱۳۸ وما بعدها ، وص ۲۹۷ وما بعدها .

Unde mirum est quomodo aliqui, solum commentum Averroys videntes, (۴)

pronuntiare qræsumunt quod ipse dicit hoc sensisse omnes philosophos græcos et arabes, præter latinos. Est etiam majori admiratione vel etiam indignatione dignum quod aliquis christianum se profitens tam irreverenter de christiana fide loqui præsumpserit (۱۰٤ ص د الصدر نفسه د ص ۱۰۹۰)

الفلاسفة نفوذ رجل أقل استحقاقاً للقب المشائي من استحقاقه للقب مُفْسِد الفلسفة المَشَّائية (۱) ، و لِذا فَإِن القديس توما يحاول تفنيده ، لا بحجة اللاتين التي يقول إنها لا تَرُوق جميع النساس مطلقاً ، بل بالبراهين الفلسفية المقتبسة من اليونان والعرب فقط ، ولم يَدُر في خَلَد أرسطو ، ولا في خَلَد الإسكندر الأفروديسي ، ولا في خَلد ابن سينا ، ولا في خَلد الفزالي ، ولا في خَلد ثوفرسطس وثامسطيوس أيضاً ، في خَلد هؤلاء الذين حَرَّف ابن رشد فلسفتهم ، ذلك المذهب الغريب القائل بوحدة العقل ، فجميع هؤلاء عَدَّ العقل فرديًا خاصًا المذهب أنسان ، وما كان يَبقى من شخصية الإنسان لولا هذا ؟ أولا تتلاشى الخاصية العقلية مادام الإنسان لا يكون عاقلًا إلَّا عندما يَكُون عقله في حال الفعل ؟

والصورة هي أصل الفُر دَة عند ابن رشد ، والهَيُولَى هي أصابها عند القديس توما ، فإذا كانت الفُر دَة تأتى من الصورة فإن النجاح يكون حليف قضية الواقعية والرشدية مادامت الصورة واحدة عند جميع موجودات النوع الواحد ، وسابقاً كان ألبرت قد عَرَض تَقْلَ مبدأ الفُر دَة إلى الهَيُولَى ، وإنما القديس توما هو أول من مَسكن النظرية الدومينيكية (٢) عند هذه النقطة ، أَجَل ، إن عَيْنَ الصورة من مَسكن النظرية الدومينيكية (٢) عند هذه النقطة ، أَجَل ، إن عَيْنَ الصورة

Minus volunt cum cæteris peripateticis recte sapere quam cum Averroy (۱)
aberrare, qui non tam fuit peripateticus quam peripateticæ philosophiæ depravator
. (المصدر نفسه)

تُطَابِقُ الكثيرين ، غير أن الهَيُوكَى لانطابِقُ غيرَ واحد ، و لِذَا فإن الهَيُوكَى هي تُطابِقُ التي هِي هِي هِي الدى الكثيرين، التي تُوجِبُ عددَ الموجودات ، لا الهيُوكَى غيرَ المُعيَّنَة التي هِي هِي هِي الدى الكثيرين، بل الهَيُوكَى المُحدَّدة ، بل الكية الفردية ، وهذا هو ما أوضح به جِيل دو رومُ رأى القديس توما على الأقلِّ فَظَلَّ مأثوراً في المدرسة التُّوماوية .

وتَكُون برهنةُ القديس توما مُفْحِمةً عندما يدافع عن شخصية الإنسان (١) حِيَالَ الرشدية ، فالعقـلُ يقول « أنا » كَالْمَلَكَكَاتِ الأَخْرَى ، وَكُلُّ مَذْهُبُ لايستطيع أن يُوضِحَ الفُرْدَة ، ومن ثُمَّ كثرةَ العقل مَوْضوعًا ، يَعْتَرف بنقصه ، بَيْدَ أَن المدرسة التُّوماوية ، بعَزْوها إلى الهَيُولَى خاصيةَ تعيين الفرد ، تكون قد قامت بمبالغة خَطِرة أيضاً ، وذلك أن الفردية ، في فلسفةٍ أكملَ من هــذه ، وعند أرسطو نفسه ، تنشأ عن اتحاد الهَيُولَى بالصورة ، فالموجودُ يُخْلَقُ وقتما يَدْخُلُ الجوهرُ غـيرُ الْمَعَيَّن في ألوف من الصور المكنة و يصير بهذا التعيين قابلاً للتسمية ، الآني القائل: إذا ما وُجِدَ عقل له لكل إنسان وُجِدَت عقول كثيرة ﴿ إِذَنْ ، أَى ْ وُجِدَ عددُ من العقول لا يَزِيد ولا يَنْقُص ، ويُبيحُ افتراضُ السِّكُالاسيين حَوْل أصل النفس : « يَخْلُق ويَسْكُبُ ، ويَسْكُبُ ويَخْلُق » هذه البرهنةَ الدقيقة ، وإذا حَدَث في زمنِ ما ، حَوَ الَّي اليوم الأر بعــين من الحَمْل ، أن خَلَق اللهُ ، كما كانوا يقولون ، روحاً لتصوير البدن فإنه ينشأ من الأرواح ما لا انقطاع له ، ويَزيد عدد الأرواح إلى ما لا حَدَّ له ، فشاكلُ مِثْلُ هذه كانت نتيجةَ المذهب

<sup>(</sup>۱) جردان ، الكتاب المذكور ، ۲ ، ص ۹۸ وما بعدها ، وعندى أن مسيو جردان كان مغالياً في قيمة البرهنة التوماوية .

الذي يَعُدُّ الناسَ مركباً ثُنائيًا من عنصرين ، وكان لابُدَّ من مبدأ لوَحْدَة الإنسان أكثرَ وضوحاً مما في القرون الوسطى حتى يُرَى أن الشعور يتكوَّن ، كجميع البقية ، من غير خَلْق خاص ، وذلك بتقدم سُنَن الكُوْن الإلهية تقدماً منتظماً .

أَوَلا يُمْكِنُ أَن رُيلاًمَ القديسُ توما ، أيضاً ، على أنه انتهك صفة العقل المطلقةَ العامةَ بما أوجب من رّدِّ فعل ضِدٌّ الرُّشدية ؟ سأل القديسُ توما ، بعــد اعترافه بأن الإِنسان يشترك في العقل الفَعَّال كاشتراكه في إشراق خارجي ، هل هذا العقل هو هو لدى الجميع (١) ، ولنستمع إلى البرهان الذي يَنْسُبُه إلى خصومه و يحاول أن يُجِيبَ عنه ، وذلك لكيلا يَبْقَى أَيُّ التباس حَوْل أهمية السؤال الذي ُيثِير وهو : « يَتَّفِّقُ جميعُ الناس على الَخْلق الأول للعقل ، وهؤلاء يَتَّفقون على العقل الفَعَّال ، ولِذَا فإن جميعهم متفقون على عقلِ فَمَّالِ واحــد » ، حَسَنًا ! إنه يُجِيبُ بالسلب عن السؤال الذي ُطرِحَ بوضوحِ أيضًا ، وذلك ببرهانِ يثير الحيرة ، وهو : « العقلُ الفَعَّالَ كالنور ، وليس النور واحداً في جميع المستنيرين ، ولِذًا فإن العقل الفَعَّال ليس واحــداً » ، ومع ذلك فإن القديس توما لا يَظْهَرُ أنه أبصر النتائجَ آلخطِرة لمثل هذا الحلِّ ، وذلك أنه حينما وضع لنفسه هذا السؤالَ : « وهل يستطيع الإنسان أن يُعَلِّمُ إنسانًا آخر ؟ » انتقد رأى ابن رشد بإحكام بالغ ، ومن قوله إنه إذا ما نُظرَ إلى وَحـدة الشيء الخارجيّ وُجِدَ العِلْم واحـداً لدى الأستاذ والتلميذ لا رَيْبَ ، بَيْدَ أَن أمر المعرفة الباطنيُّ هو الذي يَدَّنَوُّع بتنوع العوامل (۲) .

<sup>(</sup>١) Summa ، ١ المسئلة ٧٩ ، القالة ٧ وما بعدها .

<sup>( )</sup> المقالة ١٠ المسئلة ١٠ المقالة ١ .

ولا يَبْدُو القديسُ توما أقلَّ اعتراضاً على ابن رشد حَوْلَ مسئلة اتحاد العقل الفَمَّال (١) و إدراك العناصر المنفصلة ، فقد قال : « يفترض ابن رشد أن الإنسان يُمْكِنُهُ أَن ينتهى في آخر هذه الحياة إلى إدراك الجواهر المنفصلة ، وذلك باتصاله بالعقل الفَمَّال الذي يُدْرِكُ ، إِذْ ينفصلُ ، مُنْفَصِلَ الجواهر بحكم الطبيعة ، وذلك أنه إِذْ يَتَّحِدُ بِنَا يَجْعَلُنَا نُدْرِكُهَا ، وذلك كالعقل الممكن الذي يَجْعَلُنا نُدْرِكَ الأشياء المادية إذْ يَتَّحِد بنا ، و يَتِمُ هذا الانصالُ بالعقل الفعال بإدراك المعقولات ، وكما أَدْرِكَتِ المعقولاتُ اقْتُرِب من هذا الاتصال ، و إذا ما ا ْنَهُىَ إلى إدراك المعقولات كُمَلَ الانصال ، وهنالك مُيْنتَهَى بالعقل الفعال إلى معرفة جميع الأشياء المادية وغير المادية ، وهذه هي أعلى سعادة » (٢) ، ويعارض القديسُ توما نظريةَ ابن رشد هذه بالمبدأ المشائيِّ ، أي إننا لا نُدْرِك شيئًا بـلا تصور ، مع أن الجواهر المنفصلة لا يُمْكِنُ أَن تُدْرَك بتصور مادى"، وهل يُمْكِنُ ، على الأقلِّ ، أن ننتهى إلى العِلْمِ الأعلى بمجرَّداتٍ متتابعة كما افترض ابنُ باجَّة ،وذلك بتلطيف مُعْطَيَات الحِسِّ مقداراً فمقداراً (٣) ؟ كَالاً أيضاً ، وذلك لأن التصور ، مهما صُنِّي ، لا يستطيع أن يَصِلَ إلى عَرْضِ جوهرِ منفصل ، وما عليه المدرسة التُّوماوية يُفْزِعها من قضية مطلقة كهذه لا رَيْب ، والواقعُ أنه يُثْبَتُ في قسم « الْمُجْمَلِ » ( الثالث الذي ليس من تأليف العالِم الملائكيّ ، والذي اقتطفه تلميذُه پيارُ الأُ فِرْنَيُّ من شرحه

<sup>(</sup>١) أدى القديس توما كلمة « الاتصال » التي تعنى في العربية اتحاد النفس بالعقل الفعال بكامة continuatio ، وفق معنى الأصل العربي الذي يعني الموجود المتصل.

<sup>.</sup> ۱ مسئلة ۸۸ ، مسئلة ۱ ، Summa (۲)

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، مقالة ٢.

<sup>(</sup>٤) مسئلة ٩٢ ، مقالة ١ .

الكتابَ الرابع من « الأحكام » ، أن عقل الإنسان يُمْكِنُ أن ينتهي إلى رؤية الله في ماهيته ، وكان هذا الإثباتُ بمساعدة القديس دني ، وكيف تَتِيمُ هذه المشاهدة؟ لا تقع بماهيةٍ يَفْرِزها العقلُ من الجوهر كما قَصَدَه الفارابيُّ وابنُ باجَّة ، ولا بتأثير يُحْدِثه الجوهر المنفصل في العقل كما قَصَده ابنُ سينا ، بل بالاتصال بالجوهر نفسه مباشرةً كما قَصَده ابنُ رشد والإسكندرُ الأفروديسيُّ ،فهذا الاتصال يُمَثِّلُ الجوهرُ المنفصل شأنَ المميُولَى والصورة معاً ، وهو يُحدِّث الإدراكَ وما يُدْرَك ،و يقول المؤلفُ التُّوماويُّ مواصلاً : « ومهما يَـكُن من أمرِ الجواهر المنفصلة الأخرى » فإن ممــا يَجِبُ النسليمُ به كُوْنَ مشاهدة الماهية الإلهاية تَتِيمُ كَمَا وَقَع قُولُه ، ومتى أَدْرَكُ العقلُ الماهيةَ الإله أية فإن هذه الماهيةَ بالنسبة إلى العقل كنسبة الصورة إلى الهيولي وكنسبة النور إلى الألوان ، وهكذا فإن الجواهر الميُولية لا يُمْكِن أن تتحول إلى صورة العقل، وذلك لأن المَمْيُولَى لا يُمْكِنُ أن تقحول إلى صورة جوهر آخر، ولكن هذا يَـكُون ممكناً لدى اعتبار الموجود الذي يَـكُون كُلُّ ما فيــه معقولاً ، ولِذَا فإن أستاذ « الأحكام » قال إن اتصال النَّفْس بالبدن هو صورةُ اتصال النفس بالله ، ومما يُشَكُّ فيه أن يكون القديس توما قد بَلَغ من التسامح ما بلغ تلميذُه فى قبوله من ابن رشد إيضاح عقيدة لا هوتية .

و يَظْهَرُ أَن الحَمَلاتِ على ابن رشد مرتبطة ، لدى القديس توما وفى المدرسة الدومينيكية ، بالرغبة فى إنقاذ المشائية الخالصة إلى حَدَّ ما ، وذلك عن تضحية بالشُّرَّاح ، ولا سيا العربُ ، ومن ثَمَّ كان ذلك الانتباء الى بيان اعتقاد أرسطو بخلود النفس (۱) و إيمانِه بعقائد الدين الطبيعي الأخرى ، ومع ذلك فإنك إذا عَدَوْت

<sup>(</sup>۱) عطالعة ۲:۱، Summa cont. gent (۱) مسئلة ٥، مقالة ١. مطالعة ٢٠٠٠ في ١ ما بعد الطبيعة ، مطالعة ٣، ـ . Quod lib. ـ .

بعض قوارص الكلام في رسالة « وحدة العقل » وجدت القديس توماً بعيداً من معاملة ابن رشد مِثْلَ زِنديق ومن إظهاره حِياله ذلك الغيظ الذي نراه بارزاً كثيراً لدى رِيمُون لُول و پِتْرَارْك ، وعند القديس توما ، كا عند دا نتي ، أن ابن رشد حكيم وثني يستحق الرحمة ، لا نُجَدِّف يستحق اللعنمة ، ولا عَجَبَ فهو مدين له بالكثير فلا يَحْ كُم عليه بالهلاك الأبدى ، وفضلاً عن ذلك فإن ابن رشد لم يَعْدُ بَعْدُ حامل لواء الإلحاد ولم يَتَبَوّأ مقعد ، في حُفَر الجحيم .

## ٨ -- معارضة جميع المدرسة الدُّومينيكية

يُمْكُن تَتَبُعُ هذا الحقد الشديد الذي كان يَعْلِي في المدرسة الدُّ ومينيكية على المذاهب المربية ، وذلك في جميع تاريخ السِّكُلاَسية ، وليست القضايا التي يَمْزُوها ريمون مَرْتيني في القسم الأول من « خَنجره » إلى المغاربة غير نظريات الفلسفة المربية ، ولا سيا نظريات ابن رشد ، التي عَدَّها مذهب الإسلام الخالص ، وتكاد براهين ريمون كلمُّها تكون مُقْتَبَسة من الغزاليِّ (۱) ، وذلك لقوله إنه يَحْسُن تفنيد الفلاسفة بفيلسوف (۲) ، وتوجد سبعة براهين لإثبات قدم العالم مأخودة من جهة الله وسبعة أخرى مأخوذة من جهة الخلوقات وأربعة مأخوذة من جهة التكوين فيكون المجموع عمائية عشر برهانا ، بَيْدَ أن هذه البراهين المانية عشر منقوضة بمانية عشر برهانا ، بَيْدَ أن هذه البراهين المانية عشر منقوضة بمانية عشر برهانا آخر تَعْدِهُا قوة ، و إذا فإن الميزان مستو عماماً حتى الآن ، ويأتي احتياطي مؤلف من خسة براهين في الوقت المناسب فيُقرِّر حتى الآن ، ويأتي احتياطي مؤلف من خسة براهين في الوقت المناسب فيُقرِّر الفوز لقضية حدوث العالم ، غير أن هذه البراهين الخسة ليست دامغة تماما ،

<sup>(</sup>۱) يذكر ريمون ثلاثة كتب للغزالى ، وهي : تهافت الفلاسفة ورسالة إلى صديق والمنقذ من الضلال الذي ليس سوى الرسالة التي نشرها مسيو شملدرس ، \_ وقد عاش ريمون بين الدراسات اليهودية بأرغونة والبروقنس ، واطلع على مؤلفات عربية لم تصل إلى السكلاسيين الآخرين قط ، وبما أنه كان ضليعاً في العبرية فإنه كان يستشهد وفق الترجمات العبرية على ما يحتمل، وما كان من كتابته اسم ابن رشد في كتبه به ( Aben Reschod و Aben Reschod ) يحمل على الظن بأنه كان يعمل وفق ترجمات الشارح العبرية .

<sup>•</sup> ١٦١ — ١٦٧ ، (١٦٥١ (باريس ، ١٦٥١)) Pugio fidei adversum Mauros et Judœos (۲)

والإيمانُ وحدَه هو الذي يستطيع أن يَمنْتَح اليقين (١) من هذه الناحية كما يجب أن يقال ، وقد تناول ريمونُ نظرية وَحْدَة النفوس بأقلِّ احتراس (٢) ، ومن أفلاطونَ ، لا من أرسطو ، اقتبس ابنُ رشد هذا الهذيان (٣) ، وكذلك يُفنَّدُ ريمونُ ، بجهاز جَدَلِيّ كبير (١) ، الرأى الذي يحاول تحديد العناية الإلهية وأن يحذف من الله معرفة الأمور الباطنية (خيرها وشرِّها) .

و يَسِيرُ ريمون مَرْ تينى على غِرَ ار القديس توما فيضَعُ مبدأً التنوع الفردى ، لا فى الجسم ، بل فى النسبة ، بل فى الصلة المتبادلة بين النَّهْس والجسم ، وليس أقلَّ من هـذا جهادُ جيلَ اللَّسِينِيُّ و برناردَ الترلْيَاوِيُّ وهِرْ قِه نِدلِكِ (٧) فى سبيل المذهب التُّوماويُّ فى الفُرْدَة وضِدَّ وَحُدة العقل ، وليست مسائلُ برناردَ الترلْيَاوِيُّ عن النَّهْس غيرَ برنامج طويل عن المسائل العربية التي تُحَلُّ دائمًا خلافاً لِما يذهب إليه الفلاسفةُ الكَفْرَة ، ومع أن دُورانَ السَّنْبُرْسانيَّ دائمًا خلافاً لِما يَدهب إليه الفلاسفةُ الكَفْرَة ، ومع أن دُورانَ السَّنْبُرْسانيَّ

<sup>(</sup>١) قسم ١ ، فصل ٦ \_ ١٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، فصل ١٣ و ١٤ .

Pugio (٣) من ۱۸۲ من Pugio (۳)

<sup>(</sup>٤) قسم ١ ، فصل ١٥ ــ ١٦ و ٢٥.

<sup>(</sup>٥) هو ريو ، الفلسفة السكلاسية ، جزء ٢ ، ص ٢٥١ \_ ٢٥٢ .

<sup>(</sup>٦) تاریخ الأدب الفرنسی ، جزء ۲۰ ، ص ۱۳۷ ، ــ هوریو ، جزء ۲ ، ص ۲۰۲ وما بعدها .

خصم شديد للتُّوماوية فإنه يناهض القضية الرُّشدية كذلك عن مساعدة للواقعية كا يَظْهُر (١) ، ويَبْدُو هنرى الغَنْدِئُ نفسُه ، وهو المخالفُ ضِمْنَ المدرسة الدُّمينيكية ، شديد المعارضة لنظرية الفاعل المنفصل الذي يُلقِي العِلْم في نَفْس الإِنسان كما يَطْبَعُ الْخَيْمُ مثالَه على الشَّمْع ، فالعقلُ جزء منا ، والعِلْمُ نتيجة العمل والتجرية (٢) ، وهو كثيرُ المناهضة للعقل العامِّ في مُجْمَله اللاهوتي ، أي في العمل والتجرية (٢) ، وهو كثيرُ المناهضة للعقل العامِّ في مُجْمَله اللاهوتين لدى الأَسْقُف (أهوائه » ، وهو يُخْبِرُنا بنفسه أنه اشترك في مجلس اللاهوتيين لدى الأَسْقُف تانْبيه في سنة ١٢٧٧ حيث حُكِمَ على الرشدية (٣) .

وأخيراً رأى دانيتي، الذى ينتسب إلى المدرسة الدومينيكية من عِدَّة وجوه، أن يُصَوِّب سهمه إلى ابن رشد كما يَصْنَع جميع أنمة الدين، فلما عَرَض ستاس أن يُصَوِّب سهمه إلى ابن رشد كما يَصْنَع جميع أنمة الدين، فلما عَرَض ستاس يسرَّ التولد عليه قال مُضيفاً (3): « ولكن كيف يصير جنين الحيوان إنساناً ؟ أنت لا تُدْرِك هـذا بَعْدُ ، وهـذه هى النقطة التي أَضَلَّتْ من هو أعلم منك (٥) وذلك لأنه يَفْصِلُ العقل المُمْكِن (٦) عن النَّهْس في مـذهبه ـ افتَـح الحقيقة فؤادك ، واعْم أن مَفْصِل الدماغ عندما يَكُمُلُ في الجنين يَدُور المُحِرِّك الأول

Che più savio di te già fece errante

<sup>(</sup>۱) هو ريو ، جزء ۲ ، س ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٢) هو ريو ، جزء ٢ ، ص ٢٧٤ .

<sup>.</sup> ٤٦ — ٤٥ ، ٢ f op. cit. ، مقارنة جردان ، ٩:٢ ، Quodl. aurea (٣)

<sup>(</sup>٤) Purgat، نشيد ۱۵ ، بيت ۲۱ وما بعده .

<sup>- . . .</sup> Quest è tal punto (o)

<sup>(</sup>٦) ومن الصواب ملاحظة مسيو مامياني أنه كان يجب تفضيل العقل الفعال ، Saggi di philosophia civile ، وقد نشرت من قبل ج . يوكاردو (جنوة ، ١٨٥٢) ، ص ١٨٠ ، بيد أن دانتي اتبع القديس توما هنا (.De unit intell. init) .

مسروراً نحو طرفة الطبيعة هـذه ويُلقى فيها نَفْحَةً مملوءةً فضيلةً \_ تَجْتَذَب إلى جوهرها كلَّ ما تَجِدُ فيه فَمَّالًا ، وتَجْعَل لنَفْسِها روحاً وحيداً يَرَى ويَشْعُر ويَشْعُر ويَنْظُوِى على ذاته \_ وإذا نظرت إلى حرارة الشمس التى تَصِيرُ خَمْراً بالإضافة إلى السائل الذى يَقْطُر من الكَرْمَة لاحتْ لك هذه الكلماتُ أقل إثارةً للحبرة \_ ومتى عادت لاكبيزيسُ عاطلةً من الكَتَّان انفصل الروحُ عن اللحم وأخذتُ معها البشرى والإلهي وهنالك تَصِيرُ القُوى الأخرى مِثْلَ صامتة ، وعلى العكس تَصِيرُ الذا كرةُ والذكاء والإرادة أكثرَ نشاطاً » .

ومَنْ هذا الفيلسوفُ الذي يعترف دانتي بأنه أعلمُ منه ؟ يُصَرِّحُ لنا بِنْفُنُوتُو الإِيمُولِيُّ (١) بأنه قَصَدَ ابنَ رشد، وأنه اغْتَنَم فرصةَ ذلك فعَرَض علينا مُفَصَّلاً، و بكلِّ وضوح، نظريةَ الرُّشدية في العقل، هـذه النظريةَ التي قال إنها فاسدةُ كجميع نظريات هذا الفيلسوف و إنهاتُسَوِّع اسم واضعها (ابن رشد يعني بلا حقيقة) (٣)،

<sup>(</sup>۱) المكتبة الإمبراطورية ، الملحق الفرنسى ، رقم ٤١٤٦ ( ٢٠٠٧ سابقاً ) ، وهذه ترجمة إيطالية لشمرح بنثنوتو قام بها بندق اسمه أنجيوليتو (صفحة ١٠) كما بين ذلك مسيو أمارى ، ولذلك كان من الخطأ أن يعتقد أن بنثنوتو لم يشرح سوى « الجحيم » ، انظر إلى كولونب الباتيني ( ١٠٠٥ ) انظر الم Bibliografia dantesca ) ، براتو ، ١٨٣٥ ، جزء ١ ، قسم ١ و ٢ ، ص ٨٨٥ تعليق و ١٠٠ الذي صحح مزاعم ما رساند ( Mss. ital. della regia bibl. porigina ) ، جزء ١ ، وصحح مزاعم ما رساند ( ٨٠٠ ) انظر إلى الذيل ٣ .

<sup>(</sup>۲) المخطوط المذكور ، ص ۲۷۳ ، وأقل من ذلك معرفة جاكوپو دلا لانا لابن رشد ، وإليك ما يقول حول الفصل الرابع من الجعيم : Ouesti fue grande maestro in medicina, وإليك ما يقول حول الفصل الرابع من الجعيم : et commento tutta la philosophya naturale; vero è che in molti luoghi egli si ومن الحطأ ذهاب parte dalla sententia d'Aristotile, secundo l'uso dei moderni. مرسان إلى أن الأساس الفرنسي القديم رقم ٥٥٧٥ و ٥٥٥٧ خاص بكرستوف لندينو ، راجع كولونت الماتيني ، ١٠ . س) .

ويعتقد بِنْقُنُوتُو في موضع آخرَ أنه يَجِدُ ، أيضاً ، أثراً لرَفْضِ ابن رشد () ، ومع ذلك فإن دانتي ، كجميع المدرسة الدمينيكية ، يَمِيزُ في ابن رشد شارح الفيلسوف الكبير (٢) ومفسرَه الثَّبتَ والواضع الملحد لمذهب خَطِر ، وقد ذُكرَ شرحُ كتاب النفس في الكنڤيتو ( الدمار ) (٢) مع الإكرام ، ومن المحتمل أن يَكُون دانتي قد درسه في شارع فُو ارَّ أيام سِيغِر ، وقد عَرَف ما لابن رشد من منزلة لدى مُعلِّميه فوضعه في ذلك المقام المتازحيث جعل مع الأسف ذوى القَدْر العظيم الذين يَمْنَعُهُ إيمانُهُ مِن إنقاذهم (١) .

Ippocrate, Avicenna e Galieno

Aver-ois che'l gran commento feo\*

<sup>(</sup>۱) Purg. IV, init ( المخطوط المذكور ، ص ۱۸۸ ) ، أجل ، إن بنفنوتو لا يذكر اسم ابن رشد ، ولكنه يحمل الذهن إلى الذهاب بأن الفيلسوف المقصود هنا هو فيلسوف الفصل الخامس والعشرين ، وعلى العكس يرى الشراح الأحدثون تاريخاً أن أفلاطون هو الذي أشار إليه دانتي في هذا المسكان .

Fu un altro Aristotile (۲) ( بنڤنوتو ، المخطوط المذكور ، ص ۲۰۱) .

<sup>(</sup>٣) راجع أوزانام ، دانتي ، ص ١٨٩ .

Euclide geometra e Talommeo, (1)

<sup>\*</sup> نشيد ٤ ، بيت ١٧٢ وما بعده.

### ٩ – معارضةً جِيل دُو رُوم

يستحقُّ جِيل دو روم أن يأتى عَقْبَ غليوم الأَقْرِنَى وَأَلبِت والقديس توما بين خصوم الرشدية الأشداء، وليست رسالتُه (أغاليط الفلاسفة) (١) غيرَ جدول بالقضايا الإلحادية المستنبطة من فلاسفة العرب كالكندى وابن سينا وابن رشد وابن ميمون، وقد عُرِض مذهبُ ابن رشدٍ هنا على ضوء جديد، فعند جِيل دو روم أنه سَبَق لابن رشدٍ أن ازدرى الأديان الثلاثة ووَضَعَ المذهبَ القائل إن جميع الأديان باطلة وإن أمكن أن تكون نافعة ، ومع ذلك فإن عَرْضه لآراء ابن رشد كُوِّن بوجهة نظرٍ شخصية بعض الشيء، وذلك أن جيل اكتفى بقراءة شرح الجزء الشانى عشرَ من ما بعد الطبيعة والقلمُ بيده فصف بعض القضايا التي لم يَفْقَهُ ، أو التي عشرَ من ما بعد الطبيعة والقلمُ بيده فصف بعض القضايا التي لم يَفْقَهُ ، أو التي كانت سيئة الرنين في أُذُنيه ، بجانب بعض .

وفضلاً عن ذلك فإنه يُوجَدُ بين مؤلَّفات جِيل دُو رُوم عــدد كبير من

<sup>(</sup>۱) وجد مسيو هوريو هذه الرسالة خالية من اسم مؤلفها في المخطوط ٢٩٤ بالسربون، ونشر قطعاً منها، (الفلسفة السكلاسية، ١ ص ٣٦٣ وما بعدها)، ثم عرفت أنها لجيل دو روم الذي كان قد طبعها تحت اسمه بالبندقية سنة ١٤٨٧، وأنها أدخلت من قبل پوسيفان في مكتبته المختارة، جزء ٢،١،١،١، فصل ٣٤ وما بعده، ومع ذلك فإن الطبعة الأصليبة لذ كانت مفقودة وكان استنساخ پوسيفان ناقصاً غير مطابق لمخطوطنا فإنني سأنشر المقالة الخاصة بابن رشد وفق مخطوط السربون (الذيل ٧).

الرسائل مُوَجَّهُ مُ ضِدَّ كُلِّ من الأضاليل الرُّشدية على الخصوص (١) ، وقد جَمَعَ حِيلُ هــذه الرسائلَ الكثيرة في كتابه المعروف بـ « الأهواء » ، وتَجدُ للمقالة التي وَقَفَهَا في هـذه المجموعة على مسئلة وَحدة العقل (٢٦ شيئاً من الأهمية في تاريخ الرشدية ، لبقائها زمناً طويلاً موضع حـديث من تـكلموا عن حياة ابن رشد ومذاهبه ، ويَظْهَر أن ليبنتزَ نفسَه لم يَعْرف ابن رشد إلاَّ من هـــذا المقال ، وهو يَذَكُر حرفيًّا تقريبًا ما يَعْزُوه العالِم اللاهوتيُّ أُوغُسْتَن إِلَى الشارح (٣) هنا من برهان ، وذلك أن العاكم إذا كان قديمًا فوَجَبَ أن يُعْزَى إلى كلِّ إنسانِ عقلْ مُ فردى أُوْجِدَ منذ الأصل عدد لا يُحْصَى من العقول ، وإذا ما ذُهِبَ إلى أن هذه العقول خالدةُ ۗ ا ْنَتُهِى ٓ إلى « وَضْع ما لا نهاية له فى حال الفعل » ، وهذا ما ينطوى على تناقض ، ومع أن جيل دو روم رُيقَرِّرُ ذهابَ أرسطو إلى فردية العقل فإنه يُقِرُّ بأنه لم يُبْصِرُ هـذه الصعوبة َ بما فيه الكفاية ، ومع ذلك فقــدكان رجلاً ، ومن المحتمل ألا يَكُونَ قد أبصر جميعَ النتأج التي تنشأ عن هذه المبادىء ، غير أن شارحه ابن رشد الذي عاش في عصرِ كان الدينُ النصرانيُّ منتشراً فيــه ، مارُكِّيَ

De materia cœli, contra Averroem. — De intellectu possibili quœstio aurea (۱)

\* (الجائة ، ١٤٩٠ ، والبندقية ، ١٤٩٠ ) contra Averoym

<sup>(\*)</sup> راجع أوسينجر ، Bibl. Augustinianorum ( إنفولستاد ، ۱۷۲۸ ) ، — هين ، Repert. bibliogr. ، حزء ١ ، قسم ١ ، ص ه١ وما بعدها .

۲ Quodl. (۲) ، مسئلة ۲۰ ، ص ۲۰۱ \_ ۱۰۲ ( لوڤان ۱۶۲) .

<sup>(</sup>۳) معارضة ، جزء ، ، ص ۷۰ (طبعة دوتنس) ، وقد كرر جرشون هـذا الدليل (۳) معارضة ، جزء ، م ۷۰ (طبعة دوتنس) ، وقد كرر جرشون هـذا الدليل دكر . Tract. IX Super Magnificat ) معارضة ، جزء ، م ۲۰۰۱ معارضة ، حزء ، م ۲۰۰۱ معارضة ، حزء ، م ۲۰۰۱ معارضة . مدح ابن رشد نقلا عن جيل دو روم : Scilicet natura ostenderit suum posse.

أبناؤه فى بَلاَط الإمبراطور فردريك (١) ، وَجَبَ أَن يَكُون قد أَبِصر عدمَ مناسبة هذا المذهب ، وسُذَبيِّنُ أَن جيل دو روم أو مُحَشِّيَه قد رَوَى خبراً كاذباً عن إقامة أبناء ابن رشد فى بَلاط آل هُوهِ نُشتاً وْ فِن .

ولا يَدْحضُ جيلُ نظرية ﴿ الاتصال ﴾ ، كما وَضَعَها الشارحُ بشدةٍ أقل من تلك (٢) ، وذلك أن الإنسان في هذه الدنيا لا يُدْرِك الجواهر المنفصلة ، ولا يُعْكِنُ العقل أن يجاوز الأنواع المحسوسة ، ولا أنواع للجواهر المنفصلة ، وفعن نَكُون حِيالها كما يكون الأعمى حِيالَ الألوان ، وذلك مع الفارق وفحن نَكُون حِيالها كما يتكون الأعمى حيالَ الألوان ، وذلك مع الفارق القائل إننا نَعْرِف وجودها مع جهلنا كُنْهَها ، وإننا نستطيع أن نبرهن حَوْلها بالقياس المنطق مع أن الأعمى ، مادام أعمى ، لا يَعْرِف من الألواث وجودها ولا كُنْهَها ، فلا يستطيع أن يُبرُهِنَ حَوْلها بالقياس المنطق (٣) .

وواصل تلميذُ جيل دو روم ، جِرَاردُ السِّيَانيُّ ، خَمْلَةَ أَستاذه ، ووَكَّد َ في

Forte ista inconvenientia philosophus non prævidit. Ipse enim fuit (1) homo, nec oportet quod proæviderit omnia inconvenientia quæ possent accidere ex positionibus suis; imo est valde probabile quod istud inconveniens non viderit de infinitate intellectuum. Nam commentator ejus Averroes (filit cujus dicuntur fuisse cum imperatore Frederico, qui temporibus nostris abiit, unde constat fuisse tempore quo fides christiana erat valde dilatata, et quo constat quod apud christianos esset solemnis mentio de statu animarum separatarum), Averrois, inquam, debuit videre hoc inconveniers. Et iamen ipse commentator fuit hujus opinionis assertor qoud esset unus intellectus. Aristotelis vero temporibus non erat ea solemnis mentio de statu animarum separatarum:

<sup>(</sup>٢) الكتاب الذكور ، ص ٣٦ .

۱ ، Quodl. (۳) ، مسئلة ۱ ، و . Quodl. (۳)

النصف الأول من القرن الرابع عشر تقاليد المدرسة الأوغُسْتينية اللاعربية (١) وليس « دليل المفتشين » ليقولا إمريك تجاه الفلسفة العربية ، ولا سيا ابن رشد ، غير استنساخ حرفي تقريباً لكتاب جيل دو روم المعروف بد « أغاليط الفلاسفة » (٢) ، ولا يُرْهِقُ إمريك نفسه بما بعد الطبيعة مطلقاً ، فمذهب وَحدة الأرواح إلحادي ، وذلك لما ينشأ عنه من مطابقة نَفْس يهودا المحكوم عليها بالهلاك الأبدى لينفس بطرس المقدسة ، وقد سَبق أن توارى ابن رشد الحقيق خُلف النبن رشد الزّنديق ، فهذا الزنديق قد أنكر الخلق والعناية الإلهاية والوحى ابن رشد الزّنديق ، فهذا الزنديق قد أنكر الخلق والعناية الإلهاية والوحى ابن رشد الزّنديق ، فهذا الزنديق قد أنكر الخاق والعناية الإلهاية والوحى ابخارق للعادة والثالوت وتأثير الصلاة والصدقة والدَّعَواتِ والخلود والبعث ، وهو يَجْعَلُ أفضل الخيرات في الشَّهوات .

<sup>(</sup>١) فبريسيوس ، Bibl. med. et inf. lat. ، من ٤٣ - ٤٤ (طبعة مانسي) .

Direct. inq. (۲) ، قسم ۲ ، مسئلة ٤ ، ص ۱۷٤ وما بعدها ، (رومة ، ۱۵۷۸) .

# ١٠ – معارضة رِيمُون لُول

لا رَيْبَ فَى أَن رِيمُون لُولَ بَطلُ هذه الحرب الصليبية ضِدَّ الرشدية ، فالرشدية عنده هي الإسلام كان حُلْم جميع عنده هي الإسلام أفي حقل الفلسفة ، ومن المعلوم أن هدم الإسلام كان حُلْم جميع حياته ، وبلغت حَمِيّة لُولَ منتهاها فيا بين سنة ١٣١٠ وسنة ١٣١٦ على الخصوص ، فتَجِدُه بباريس وڤينة ومُونيلية وجنوة وناپل و پيزة سائراً وراء تلك الفكرة المقررة المقررة مُفندًا ابن رشد ومحداً بتأليف حلقات فاتنة في « فَنَّه الكبير » ، وقد قدَّم في سنة ١٣١١ ، وذلك في تَجْمع ڤينة الديني " ، ثلاث عرائض إلى كليمان الخامس حَوْلَ إِبجاد مُنَظَّمة حر بية جديدة لهدم الإسلام و إنشاء كليات لدراسة العربية والحسم على ابن رشد وأتباعه (١) ، وكان ريمون يُريدُ إزالة كتب الشارح في المدارس إزالة مطلقة ، وأن تُحْظَر قراءتُها على كل فصراني (٢) ، و يَظْهَرُ أَن المجمع لم ينظر إلى أي من هذه الطلّبات بعين الاعتبار (٣) .

<sup>(</sup>۱) Acta SS. Junii ) جزء ه ، ص ۱۹۸۸ .

Tertium ut pestiferi Averrois scripta in ( 744 g 747 g 747 g 747 d 747 d

<sup>(</sup>٣) كانت أحكام بممع ڤينة الديني ، التي يعتقد مسيو جردان ( فلسفة القديس توما الأكويني ، ٢ ، ٤١٤ ــ ه ٤١) أنها موجهة إلى الرشدية ، ضد اليواكيمية في الحقيقة ( لاب ، المجمع الديني، جزء ه ١ ، ص ٤٢ و ٤٤ ) .

وكانت باريس ، على الخصوص ، مسرح مآثر لولَ ضِدَّ الرُّ شديين (١) ، وقد دَوَّن محاضرً منازعاته في طائفةٍ من الرسائل الصغيرة المؤرخة في سنة ١٣١٠ وسنة ١٣١٢ ، ويقال إن أبرع َ هــذه المذكِّرات هي التي كان عُنوانُهـا : « تَفَجُّهُ ۚ الفلاسفة العِظاَم الاثني عشر حِيال الرشديين» والمؤرخة في ١٣١٠ بباريس والْمُهْدَاة إلى فليبَ الجميل، ويَسِيرُ ريمُونُ وَفْقَ مَيْلِ الزمن إلى الرموز فيُدْخِلُ إليها السيدةُ الفلسفةُ متوجِّعةً من الأضاليل التي ألقاها الرشديون باسمها ولا سما ` ذلك المذهبُ المَقِيتُ القائلُ إن بعض الأمور باطلُ وَفْقَ النور الطبيعيِّ مع أنه صادق وَفْقَ الإيمان ، وتُصَرِّح السيدةُ الفلسفةُ أمام المبادىء الاثنى عشر رسميًّا بأنها لم تَكُن ماحبةً لفكر بالغ هذه السخافة ، وقد قالت : « إنني لست غير خادمة خاضعة لعلم اللاهوت ، وكيف يُزْعَم أنني أستطيع أن أناقضه ؟ ياليَ من شقية ! أين العلماء الذين يأتون لمساعدتي ؟ » ، إنه يُسْتَشْهَد برسائلَ أخرى كثيرة لريمونَ مُوَجَّهةٍ ضِــدَّ الرشديين أيضاً وموجودةٍ في دَيْرِ القديس فرنسوا المِيُورْق غالباً

Parisios rursus adiit, ubi et ( 777 g 777 e 777 i. Act. SS. (1)

Artem suam denuo lejit, et quamplurimos libros absolvit, præcipue contra Averroem, quibus docebat indignum esse christiano uti illius viri commentariis in Aristotelem. Nempe illos adversari catholicæ fidei, ac refertos esse inplissimis erroribus, qui juvenum mentes facile pervertebant, suoque judicio dignos esse illos ultricibus flammis.

 <sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، س ۱۲۸ و ۱۷۷ وما بعدها ، \_ أظونيو ، جزء ۲ ، س ۱۲۸ و ۱۲۹
 و۱۳۳ و ۱۳۴ ( طبعة باير ) ، \_ نوده ، الدفاع ، س ۳۷۵ ( باريس ۱۹۲۵ ) .

غيرِ مطبوعة (۱) ، ويَذْ كُرُ كاتبُ سيرته مواعظَ ضِدَّ ابن رشدِ أيضاً (۲) ، ويَظْهَرُ أَن الذي كان يُثِيرُ ريمون لولَ في مذاهب الرشديين بباريس ، على الخصوص ، هو التفريق بين الحقيقة اللاهوتية والحقيقة الفلسفية (۲) ، أي التفريقُ الذي سنرى قيامَه بحرارةٍ كثيرة من قِبَل الرُّشدية الإيطالية في عصر النهضة ، والذي

Un Liber Natalis ou de Natali pueri Jesu, dédié à Philippe le Bel. et (1) mentionné par les biographes de Raymond comme un de ses libelles les plus energiques contre Averroes; – Liber de reprobatione errorum Averrois; – Disputatio Raymundi et Averroistæ de quinque quæstionibus. Inc. Parisius fuit magna controversia...; - Liber contradictionis inter Raymundum et Averroistam de cenium syllogismis circa mysterium Trinitatis (Paris, février 1310). Accidit quod Raymundista...; — Liber de existentia et agentia Dei, contra Averroem (Paris, 1311); — De ente simpliciter per se, contra errores Averrois, fait à l'égoque du concile de Vienne; — Ars theoligiœ et philosophiæ mysticæ, contra Averroem; — Liber contra ponentes æternitatem mundi; — Liber de efficiente et effectu (Paris, mai 1312). Inc. Parisius Raymundus et Averroista disputabant . . . ; - Liber utrum fidelis possit solvere et destruere omnes objectiones quas infideles possunt jacere contra sanctam fidem catholicam (Paris, août 1311)...; — Declaratio per modum dialogi, edita contra ducentas decem et octo opiniones erroneas obliquorum philosophorum, et damnatas ab episcopo Parisiensi.\*

\* يدور الأمر حول الحرمانات المحكوم بها سنة ١٢٧٧ والبالغ عددها بالحقيقة ٢١٨ . (٢) Acta SS. Jan. (٢) .

Raymundus errorem illum tolerare non poterat quo Averroistæ dicunt (\*) multa esse vera secundum fidem, quæ tamen falsa sunt secundum philosophiam... dicentes fidem christianam quantum ad modum intelligendi fore impossibilem, sed eam neram esse quantum ad modum credendl, quum sint christianorum collegio applicati.

(المصدر نفسه ، ص ٦٦٧ و ٧٧٧).

صار دِرْعاً للإلحاد منذ القرن الثالث عشر حتى القرن السابع عشر ، وكان لول ُ يَذْهَبُ عَمْر َ لا يُعْوِزُه الإقدام ُ إلى أن العقائد النصرانية إذا كانت محالة في نظر العقل متعذراً إدراكما فإنها قد تكون صحيحة من وجهة نظر أخرى (١) ، وذلك أن مذهب العقليين البالغ الإطلاق وهوس التصوف كانا يتعاقبان كسرابٍ في تهاويل هذا الدماغ المضطرب الجدّلية .

Si fides catholica intelligendi sit impossibilis, impossibile est quod sit vera (۳) . (المصدر نفسه) .

### ١١ - الرشدية في المدرسة الفر أنسِسْكانية

وه كذا اتَّفَقَ أَجَلُ علماء القرنِ الثالث عشرَ على مناهضة الرشدية ، وليس في شكل نضالهم ما يَحْمِلُ على افتراضنا أنه كان عندهم لَغْواً و بلا خصوم ، أجَلْ ، كانت تُوجَدُ أمام المذهب السِّكُلاسيِّ الأرْتُدُ كسيِّ مدرسة تزعم أنها تَسْتُر آراءها الرديثة بحجة الشارح ، ولكن أين يُبْحَتُ عن هذه المدرسة التي لم يَنْتَه إلينا منها أيُّ كتاب كان ؟ إنى ، من غير إفراط في الافتراض ، أَطْمَعُ أَن أَثْبِتَ إمكانَ تعيين المدرسة الفرنسكانية ، ولا سيا جامعة باريس ، مِثْلَ مركزين للرشدية في القرن الثالث عشر .

 من حيث الفقرُ ، ومن تُمَّ كانت تلك الحركاتُ الديموقراطية والشيوعية المرتبطةُ كلها في الروح الفرنسسكانيِّ تقريباً ، وفي خيرة الكتارية واليُواكيمية والإنجيل الأبدى مؤخراً ، أى في منظَّمة القديس فرنسوا الثالثة المؤلفة بمن عُرفوا بالبيغار واللولار والبيزوك والفراتيسِيِّ والإخوان الروحانيين والمُسْتَذَلِّين وفقراء ليون الذين استؤصلوا بما فَرضه الدمينيكانُ عليهم من حبْسٍ إفرادي وتحريق ، ومن ثُمَّ كانت تلك السلسلة الطويلة المؤلفة بمن لم تنفك المنظمةُ تنتجهم من مفكرين أُجْرِئاء مُعَادِين كانهم تقريباً لبلاط رومة كالأخ إليا وجان الأليقيِّ ودُون سكُوتَ وأكام ومرسيل البادوي ، إلخ ، ، أليس الخصامُ الشديد الذي لا بُدَّ من القيام به حيال التُوماوِية بأي ثَمَن كان بُدَاءة التحرُّر ؟ وهل تؤمنُ عاقبةُ الحلة على عالم تَبَتِ يصير مذهبه بالتدريج مذهب الكنيسة ، فقال عنه البابا الدُّمنيكيُّ كا هو الواقعُ : « أتى بالتدريج مذهب الكنيسة ، فقال عنه البابا الدُّمنيكيُّ كا هو الواقعُ : « أتى بمحزاتِ على قدر ما كتب من مقالات » ؟

ويُعَدُّ مؤسسُ المدرسة الفرنسسكانية ، إسكندرُ الهالِسِيُّ ، أولَ سِكُلاسِيِّ رَضِيَ بنفود الفلسفة العربية وقام بنشرها ، ويَسِيرُ خَلَفُه ، جانُ الرُّوشِلِيُّ ، على غراره ويَعْتَنِقُ لحسابه الخاصِّ جميع َ نَفْسِيَّات ابن سينا (١) ، وقد أصاب مسيو هُوريو في ملاحظته أن مُعْظَم القضايا التي حُكمَ عليها بباريسَ من قبل إنْيان تنهيليه في سنة ١٢٧٧ كانت خاصةً بالمدرسة الفرنسسكانية وكانت قد اقْتُبِستُ من قبل أَجْر إ تلاميذ إسكندر الهالِسِيِّ ، وذلك في شروح ابن سينا وابن رشد (٢) التي ساءت سمعتُها منذ زمن طويل ، ومما حَدَث في تلك السنة أن رئيسَ أساقفه التي ساءت سمعتُها منذ زمن طويل ، ومما حَدَث في تلك السنة أن رئيسَ أساقفه

<sup>(</sup>١) اظر إلى هوريو ، الفلسفة السكلاسية ، جزء ١ ، ص ٤٧٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، جزء ٢ ، ص ٢١٥ و ٢١٧ .

كَنْتِرْبِرِى ، الدُّومنيكَىُّ رو برتَ الكِلْوُردْبِى ۖ حَكَم على قضايا مطابقة لنلك تقريباً ولا بُمْكِنُ أَن يُنْكَرَ فيها تأثير ابن رشد (١) ، وذلك في مجمع عُقِدَ في مركز المدرسة الفرنسسكانية : أَكْسفورد ، و لِذا فإن من الممكن أن يُعْتَقَدَ أن بعض الفلاسفة الذين حَمَل عليهم غليومُ الأُ قِرْنَىُ وألبرتُ والقديسُ توما بشدة كانوا ينتسبون إلى منظمة القديس فرنسوا .

ووردت في « الـكتاب الثالث » الذي نَشَره مسيو كُوزَانُ عبارةٌ مهمة تؤيد هذا الافتراض، فقد عُرِض فيها مذهبُ العقل الفَعَّال المنفصلِ عن الإنسان مِثْلَ مذهب تقليديّ في مدرسة أ كُسفورْد ، وذلك « أن العقل الفعال هو الله ذاتُه في المرتبة الأولى ، والملائكةُ الذين يُنييرُون بصائرَ نا في المرتبة الثانية ، فالله بالنسبة إلى النفس كالشمس بالنسبة إلى العيون ، والملائكة ُ بالنسبة إلى النفس كالنجوم بالنسبة إلى العيون ، ويقول بِيكُن مُضِيفاً : لا أقول هذا لأعبِّر عن رأيي الشخصيِّ نقط ، بل لأكافح خطأً من أعظم ما وَرَد في علم اللاهوت والفلسفة ، فالمعاصرون ( أي المدرسةُ الدُّومِنيكية ) يقولون إن العقل الذي يؤثِّر في نفوسنا و يُنييرُها هو النَّفْس ، وهذا باطل محال ، وذلك كما بَيَّنْتُهُ بِحُجَجٍ و براهين مُثْنِعة ، وقد وَحَّدَ جميعُ فلاسفة الجيل الماضي ، الذين لا يزال بعضُهم من الأحياء ، بين العقل الفعال والله ، وقد سَمِعْتُ حَبْرَ كنيسة ِ باريسَ الجليلَ ، مِسِّير غليومَ الأُ ثِرْنَى ۖ ، مَرَّ نَيْن ، وهو يَرْ فيضُ أمام الجامعة المجتمعة هؤلاء الْمُبْدِعين ، ويناقِشُهم ، ويُثْبِتُ لهم بعَيْن البراهين التي قَدَّمْتُ أَنْهُم على ضلال ، وكان على رأيي أَسْقُفُ لِنْكُلُنَ ، مِسِّير روبرت ،

<sup>(</sup>۱) عقب أحكام پـ . لنبارد ، وفى المخطوط ٣٣١ بالسربون و ٣٣ بمونيليه ، وتجد بعض هذه القضايا فى ابن رشد حرفيا ، راجع ٢ من كتاب النفس ، ص ٥٣ ، طبعة ١٥٧٤ . ( ١٨ ــ ابن رشد)

والأخُ آدم المَرْشَىُ (1) ، وأعظمُ إكايريكي العالم وعلماء الدين والدنيا كماكان عليه شيوخُ هذا الدير ، وسأل أحدُ صغار الإخوان المغرورين الأخ آدم لِيغُويهُ ويَهُزَأ به : ما العقلُ الفعّال ؟ فأجابه : هو غرابُ إليا ، قاصداً أن يقول بذلك إنه اللهُ أو مَلكُ " (٢) ، ويجادل بيكن في « الكتاب الأكبر » حَوْل المسئلة عينها وينتحل رأى الأساتذة العرب (٣) جَهْراً ، وذلك أن النفس البشرية تَعْجِزُ عن العلم بذاتها وأن الفلسفة نتيجةُ إشراق خارجي و إلهي "، وأن العقل الفعال ، الذي هو أصلُ هذا الإشراق ، ليس جزءاً من النفس ، بل جوهر منفصل عن السفينة (١). وذلك كانفصال الصانع عن المادة والضياء عن الألوان والرُّبان عن السفينة (١).

وما تناول روجر بيكن به ابن رشد من إجلال حين السكلام عنه يُثبت كذلك أنه وَجَد في مُنظَمته حَوْل الشارح مأثورات تختلف عن مأثوات المدرسة الدُّومِنِيكية ، ومن قَوْله : «كان ابن سينا أولَ من ألتى نوراً على فلسفة أرسطو ، ولكنه كابد حَمَلاتٍ شديدةً من قِبَل من تَتَبَعَّوه ، وقد ناقضه ابن رشد ، الذى

<sup>(</sup>١) واجع Opus majus ، ص ٨٤ و ٦٤ ، الخ .

<sup>-- (</sup> ٣٤٧ - ٣٤٦ س ، ١٨٤٨ ، صحيفة العاماء ، ٥ Opus tertium ( ٢ ) فصل ٣ فصل ٣ ، وإنما تقرأ بعبارات مطابقة تقريباً لا تجد هذه التفصيلات في الكتاب الأكبر كما نشره جب ، وإنما تقرأ بعبارات مطابقة تقريباً في نسخة من هذا الكتاب تشتمل عليها مكتبة القديس غريغوار في تل سكورى برومة : Nam, Universitate Parisiensi convocata, bis vidi et audivi Ven. antistitem Gulielmum, Parisiensem episcopum felicis momoriæ, coram omnibus pronuntiare quod intellectus agens non potest esse pars animæ et D. Robertus episcopus Lincolniensis, et frater Adam de Marisco. et hujus monasterii majores hoc idem firmaverunt. ».

<sup>(</sup>٣) هو يذكر ابن سينا والفارابي فقط، وهو لا يذكر ابن رشد إلا بالكلمة: Expositores famosi et majores

<sup>(</sup>٤) الكتاب الأكبر، ص ٢٦ و ٢٧.

هو أعظم من ظَهِرَ بعده ، مناقضة لا حَدَّ لها ، واليوم تَفُوز فلسفة ابن رشد بقبول جميع الحكاء بعد أن أهملت ونبذت وأنكرت من قبل أشهر العلماء زمناً طويلاً ، وتركى مذهبة ، الجدير بالاحترام على العموم ، قد تُدِّر شيئاً فشيئاً و إن كان من الممكن انتقاده في كثير من النقاط » (1) ، وقال روجر بيكن في موضع آخر : « ظَهَرَ ابن رشد بعد ابن سينا ، ظَهَرَ هذا الرجل دو المذهب المتين الذي أصلح به أقوال أسلافه وأضاف إليها كثيراً ، و إن وَجب أن يُصْلَح في بعض النقاط وأن يُسكم في نقاط كثيرة أخرى » (٢) ، وقد استشهد بيكن استشهاداً ويظهر أن يُسكم في نقاط كثيرة أخرى » (٢) ، وقد استشهد بيكن استشهاداً ويظهر أن ترجمات هر من الألماني تشغل باله كثيراً ، وذلك بما أنه قليل الاطلاع على المجادلات اللاهوتية دائم التسامح نحوكل من يُعلِّمه شيئاً فإنه لا يركى سُمَّ على المجادلات اللاهوتية دائم التسامح نحوكل من يُعلِّمه شيئاً فإنه لا يركى سُمَّ هذه الكتب ويكوم معاصريه على اكتفائهم بالمؤلفين المُزْمنين الخالين من المزية هذه الكتب ويكوم معاصريه على اكتفائهم بالمؤلفين المُزْمنين الخالين من المزية بدلاً من الانتفاع بهذه المَعُونات الجديدة التي تُقدَّم إلى الفلسفة (٢) .

وما تتصف به المدرسة الفرنسسكانية من دقة وخَلْطِ بين النظام المنطق والنظام الكونى ومَيْلِ إلى تحقيق الحجردات كان يقيم أكثرَ من صلة قرابة بين هـذه

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه، ص ١٣ \_ ١٤ ، راجع صحيفة العلماء ، ١٨٤٨ ، ص ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ١٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص ٣٦ .

<sup>(</sup>ه) المصدر نفسه، س٧٧ ، ــعرض مسيو أراغو( .١٨٥٢ ، Ann. du bur, des longit ، ١٨٥٢ ، همه، س٧٠ ، ــعرض مسيو أراغوا كب على رواية روجر بيكن .

<sup>(</sup>٦) الكتاب الأكبر ، ص ٢١ .

المدرسة والفلسفة العربية ، وقد رأى المجلسُ الدينيُّ الذي عُقِدَ في أُسِّيزَ سنة ١٢٩٥ نفسَه مضطرًّا إلى القسوة في رَدٍّ مَيْلِ شبيبة الْمُنَظَّمَة إلى الدقائق والآراء الغريبة (١) ومع أن كثيراً من علماء الفرنسيشكان ، كغليوم اللامار مي ودُون سكوت ، ناهضوا الرُّشدية ولاموا القِدِّيس توما على عَرْضها بنظريته عن الفُرْدة (٢٠) ، فإن الواقعية كانت تسوقهم إلى قضايا الرشدية قَسْراً ، ومن قَوْل القـديس توما أن الله ماكان ليُمْكِن أَن يَخْلُق الْهَيُولَى بلا صورة ، وعلى العكس يُصَرِّح دون سَكُوتُ بأن من الممكن أن تُوجِدَ الْهَيُولَى بلا صورة وأن أولَ عملِ الحكلِّ تَوَلَّدٍ هو الْهَيُولَى القابلة لتلقى جميع الصور ، ولكن مع كونها غـيرَ مُصَوَّرة ، فهذه الهَيُولَى الوحيدة العامَّةُ هِيَ هِيَ فَي جَمِيعِ المُوجُوداتُ كَمَا كَانَ يَقْصِدُ ابنُ جبيرُولَ ، و إذا كان دون سُكُوتُ يخالف ابن رشد في بعض الجزئيات ، كما في الماهية الصادرة عن الصورة ، وفى أبعاد الهَيُولَى الجوهرية الثلاثة قبل اتصال الصورة ، فإن هذه الجزئيات الثانوية لايُمْكِنِ أَن تؤدى إلى إنكار القضية الأساسية ، وهي أسبقيةُ الهَيُولَى الجنسية التي تشترك فيهــا جميع الموجودات خلافاً لأمر آكحُلْق المَحْض الذي ذهب إليــه القديس توما (٣) ، وقد جَلَب بِيار أُور يول إلى نفسه لَعَنَاتِ المدرسة الدُّمِنيكية لإتيانه بمِثْل هذا المذهب (١).

وأما نظرية العقل المفارق فقد وَجَدَها دُون سكُوتُ من الاستحالة ما رأى معه

<sup>(</sup>۱) راجع دو بولای ، التاریخ العام ، باریس ، جزء ۳ ، ص ۱۱ ۰ .

 <sup>(</sup>۲) هوريو ، الفلسفة السكلاسية ، جزء ۲ ، ص ۲۳۱ وما بعدها ، \_ جردان ، فلسفة القديس توما الأكويني ، جزء ۲ ، ص ۳٤ وما بعدها ، وص ۸٥ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) هوريو ، ص ٣٢٧ و ٣٣٨ وما يعدها .

<sup>.</sup> Aureolus : ييل ، مادة (٤)

حذف واضعها من الجنس البشرى (1) ، وهذا ما وَجَب أن يكون ، وذلك لِما كان من سوق دُون سكوت إلى النهاية مذهب تعدُّد النفوس وكثرة المساهيات النفسية ، وقليل من لم يُبته النفوس في الفضاء ، مِثلُ أور يجين ، بَحْمًا عن أجسام ، وذهب دون سكوت وأ كَام إلى أن أرسطو لم يعتقد خاود النفس وأن هدفه الحقيقة لا يُمْكِن إثباتها إلا بالوحي فأعَدًّا السبيل بذلك إلى اجتراءات خطرة (2) ، وسنرى في القرن الرابع عشر ، كا هوا الواقع ، أن أحزم رشدية تصدر عن اتجاهين رسمهما دُون سكوت وأكام (٣) .

وتنتفع المدرسة الصوفية ، المرتبطة في المدرسة الفر نسيسكانية بكثيرٍ من الروابط ، بعلم النفس لدى العرب ، ويميل متصوفة الألمان في القرن الرابع عشر ، ولا سيا الأستاذ إيكار ت ، إلى الانتفاع بافتراضات العقل الفقال والمنفعل في إثبات نظر ياتهم في الاتصال بالله ( ، فذ كر ابن رشد ( أر فر يُوس ) وأرسطو ( الهرستيو تيلس ) مثل تَبَتَ بن رزينَيْن في رسالة أ لَفت بالألمانية في القرن الرابع عشر ( ) .

Nec breviter invenitur aliquis philosophus natabilis qui hodicat, licet (1) ille maledictus Averroes, in fictione sua Illa de Anima quæ tamen non est intelligibils nec sibi nec abiis, ponat .... Error pessimus, qui proprius est et solius Averrois, non tantum contra veritatem theologiæ, sed etiam contra veritatem philosophiæ, et per consequens talis errans esset a communitate hominum et naturali ratione utentium exterminandus. In IV Sent. dist. 43, quæst. 2.

<sup>(</sup>أنتڤربيا ، ١٦٢٠ ، جزء ٢ ص ٤٢٧ و ٣١٤ ) .

<sup>(</sup>٢) هوريو ، جزء ٢ ، ص ٣٦٥ و ٢٧٤ .

<sup>(</sup>۳) پتریزی ، النقاش المشائی ، الجزء الأول ، ۱ ، ۱۳ ، ص ۱۹۲ ومابعدها ، ــ بروکر ، حزء ۲ ، ص ۱۹۲ .

<sup>(</sup>٤) ريتر ، .Gesch. der Christ. Phil ، قسم ٤ ، ص ١٣ هـ ـ ١٤

Miscellaneen zur Gesch. der teutschen Literatur ، دیوسین ، ج . دیوسین ) نشرت فی ب . ج . دیوسین ، ۱۳۸ و ما بعدها .

#### ١٢ — الرشدية في جامعة باريس

ولكنه يَجِبُ ، كا يَظْهَرُ لَى ، أن يُبْحَثَ فَى غَرْلَندة وشارع فُوارً ، على الخصوص ، عن الأضاليل الرُّشدية التي كَثُر الحيم عليها في غُضُون القرن الثالث عشر () ، وقديماً ، أي سنة ١٧٤٠ ، أَلْزَمَ غليوم الأُ وْرْنَيُ ، الذي كان الثالث عشر () ، وقديماً ، أي سنة ١٧٤٠ ، أَلْزَمَ غليوم الأُ وْرْنَيُ ، الذي كان أَسْقَفَ باريسَ في ذلك الحين ، بالحكم ، على كثير من القضايا ذات المسحة العربية والموسومة بالطابع العربي والتي يَلُوح أنها مُسْتَخْرَجةُ من كتاب العلل (٢) ، والرُّشدية المُعتَرُ عنها بصراحة هي التي نراها تحت نازلة الحرام () في سنة ١٢٦٩ ، أي يَجْمَع أَسْقُف باريسَ ، إتيان ثانييه ، مجلسَ أساتذة اللاهوت يومَ الأربعاء الواقع قبل عيد القديس نِقُولا ( ٦ من ديسمبر ) و يَحْكُم بالاتفاق مع المجتمعين

Scimus enim quod temporibus nostris Parisiis diu fuit contradictum (1) naturali philosophiæ et metaphysicæ Aristotelis, per Avicennæ et Averrois expositiones, et ob densam ignorantiam fuerunt libri eorum excommunicati, et utentes eis per tempora satis longa (Opus majus, p. 14.))

كتب بيكن هذا فى سنة ١٢٦٧ ، وذلك قبل الحسكم الصادر فى ١٢٦٩ ، والذى كان أول حكم ذكرت فيه الرشدية .

Errores Parisiis condemnati, ad calcem Sentent. Petri Lombardi et dans (\*) d'Argentré, Collectio judiciorum, 1, 186 et suiv. — Bibl. Max. Patrum, T. XXV. P. 329 sqq.

<sup>(</sup>۳) دو بولای ، التاریخ العام ، باریس ، جزء ۳ ، ص ۳۲۹ ، — کرفیــه ، تاریخ عالم باریس ، جزء ۲ ، ص ۷۹ ، — Bibl. Max. Patrum وما بعدها .

على ثلاث عشرة قضية ليست كلها ، تقريباً ، غير قواعد رشدية مألوفة (١٠) . تلك هي المذاهب ُ الجريئة التي كانت تَجيشُ بها باريسُ في أواسط القرن الثالث عشر ، والتي يُزيل كلُّ شكِّ حَوْل أصلها وجودُ بعض مخطوطات تَعْرِض علينا انتقاداتِ إِنْيَانَ تانْبِيه مضافةً إلى كتب ابن رشدكا ضافة الدواء إلى الداء ، وكلُّ حكم في التاريخ الكنسيِّ يَفْتَرض ضلالةً جُهرَ بها ، كا يفترض كلُّ تدبير إصلاحي أنحــلالًا ، ولِذَا يَجبُ أَن يُرَى أَن إِيمان الـكثيرين في جَامِعة باريسَ مقلقلُ حَوَالَى القرن الثالثَ عشرَ ، وأن قضايا الرُّشدية الفاضحة وَجَدَت صَدَّى لَمَا عند بعض الأسانذة ، حتى إنه يُمْكُنُ أَن يُو كَّدَ أَن رسائل ألبرت والقديس توما ضد الرشدية كانت مُوحَجَّهةً شخصيًّا ضد أساتذة شارع فُوارٌ ، وأبها تَبَارَتُ هي وأحكام سنة ١٢٦٩ (٢) ولا يَنْبَغي الشكُ من هذه الناحية حيما نَرَى أَخًا واعظًا ( دُومِنِيكيًّا ) بباريسَ اسمُه جيلُ ، وقد يَـكُونُ جيلَ اللَّهُ بنيٌّ ، يُوجِّهُ ، حَوَالَىٰ هذا الزمن ، إلى الشيخ ألبرت ، المبتعِد عن الصراع ، إحدى عشرة قضيةً رشديةً جَهَرَ بها أساتذة الجامعة ومطابقةً ، تقريباً ، للقضايا التي كان قد

Oud intellectus hominum est unus et idem numero. — Quod (۱) mundus est æternus. — Quod nunquam fuit primus homo. — Quod anima, quæ est forma hominis secundum quod homo, corrumpitur corrupto corpore. — Quod Deus non cognoscit singularia. — Quod humani actus non reguntur providentia divina. Quod deus non potest dare immortalitatem vel incorruptionem rei corruptibili vel mortali. \* Idem error Averrois iterum pullulavit Parisiis post mortem Alexandri (۲) papæ, ita ut magni doctores ibidem contra Averroistas frequentius disputarent i quorum disputatio per Alberti sententiam robur accepit, licet absens esset corpore. والمعالم الأكوين عمر على الأكوين عمر على المعالم ا

حُكِمَ عليها (١) ، فألَّفَ ألبرت ضِدَّ هذه القضايا رسالةً خاصة مُسَمَّاةً «كتابُ خاصٌ بأهل باريس» ومفقودةً الآن ، ولكن مع وجودها ، فيا مضى ، بين يدى مترجمه پيار الهروسيِّ الذي ذَكر كلماتها الأولى (٢) ، وكذلك لا يَجُوز أن يُشَكَّ في كُون رسالة القديس توما ضِدَّ الرُّشدية موجهةً ضِدَّ الخصوم أنفسِهم ، وهذا ما صَرَّح به مترجمه غليوم التُّو كُويُ (١) ، و نَعْلَم من مُتَرْجمي السِّير كتيف و إبشارد أن رسالة القديس توما تحمل عُنوان « ضدّ الرشدية الباريسية » (١) ، و وَعْنُ و قائمةٌ لدير القديس توما ، إلى هذا و أعْنُ و قائمةٌ لدير القديسة كترينة بپيزة ، وضعتْ في زمن القديس توما ، إلى هذا العالم الملائكيِّ رسالةً ضِدَّ أساتذة باريس (٥) ، ومن الممكن جِدًّا ، بالحقيقة ، ألَّا العالم الملائكيِّ رسالةً ضِدَّ أساتذة باريس (٥) ، ومن الممكن جِدًّا ، بالحقيقة ، ألَّا

Venerabili in Christo . Articulos quos in scholis proponunt magistri (۱)
Parisiis, qui in philosophia majores reputantur, vestræ Paternitati, tanquam vero intellectu illuminato, transmittere dignum duxi, ut eos jam in multis congregationibus impugnatos, vos otio vestri imperii terminetis. Primus est quod intellectus omnium hominum est unus et idem numero, etc. (المصدر نقسة)

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، ۲۳۹ — ۲۶۰ ، و ۲۹۳ ، — کتیف و ایشارد ، Script. ord. Proed ، برنا و ایشارد ، ۲۳۹ سازیخ الأدب الفرنسی ، جزء ۱۹ ، ص ۳۵۰ .

Quem errorem quum » : قال غليوم التوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة الأرواح (٣) والتوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة الأرواح والتوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة الأرواح والتوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة الأرواح والتوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة التوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة التوكوى وهو يتكام عن مذهب وحدة التوكوى وهو يتكام عن التوكوى وهو ي

وقد نبه كتيف وإيشارد إلى أنه يجبأن يقرأ في هذه العبارة Garlandiæ بدلا من Golardiæ . (\*) Acta SS. Martii ، حزء ١، ص ٦٦٦ .

<sup>(</sup>٤) Script. ord. Prœd. (٤) ، الجزء الأول ، ص ٣٣٤ ، وعنوان هذه الرسالة في طبعات أخرى هو Contra quemdam Averroistam ، أو ما هو أغرب منه militem in Golardia

<sup>(</sup>٥) وثائق ڤيوسو التاريخية ، جزء ٦ ، قسم ٢ ، ص ٤١٢ .

يَكُونَ هذا الكتابُ شيئاً آخرَ غيرَ مؤلَّف ظَرَ فِي للقديس توما نشره في مناهضة المنديان والجامعة ككتاب « مناهضة التعليم الوبوء الذي يَرُدُّ الناس عن الدخول في الدين » المُوجَّة ضِدَّ غليوم السَّنامُورِي والذي يُوجِدُ بين رسائل القديس توما بُعيْدَ رسالة « ضِدَّ الرشدية » ، ولكن أليس هذا التقريبُ ذا معنى ؟ أليس مما يَجْدُر ذكره ، أيضاً ، أن يَضَعَ غليومُ التُّو كُويُ غليومَ السَّنتامُورِيَ بعد ابن رشد مباشرة ، وذلك في عداد الملاحدة الذين أغمهم القديسُ توما (١٠) ؟ ولنلاحِظْ أيضاً أن القديسَ توما ألَّف رسالتَه « ضدَّ الرُّشدية » في السنين الأخيرة من حياته (٢٠) ، الزمن الذي ألَّف فيه ألبرتُ أجو بته إلى الأخ جيلَ ضدَّ أساتذة باريس ، ثم يلُوح الزمن الذي ألَّف فيه ألبرتُ أجو بته إلى الأخ جيلَ ضدَّ أساتذة باريس ، ثم يلُوح أن الكمات الأخيرة من الرسالة تنطوى على تحَدِّ لأ كواخشار ع فُوارً الدَّاوِيَة (٢٠) ، وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة واريس ، ثم يكرّ في الموبي المناه عنها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضدَّ أساتذة وينتهي بالكمات عينها كتابُ « مناهضة التعليم الموبوء » الموجَّهُ ضَدَّ أساتذة أساتذة أساتذة المناه ا

<sup>(</sup>۱) ويقابل پيار الپروسى ، فى سيرة ألبرت الكبير ، الغليوميين بالرشديير ، ص ٣٩٣ ، (أنتقريبا ، ١٦٢١) .

Contra quem errorem jampridem multa conscripsimus...., (Init. tract.) (۲)

— ويفترض بر نارد الروبئى أن هذه الرسالة وضعت بباريس بعد سنة ١٢٦٩ ، وذلك حينا صار
القديس توما للمرة الثانية رئيساً لمنزل شارع سان جاك ( Adnot. prævia inedit ، ثنيسيا ، ثنيسيا ، جزء ١٩٩ ، ص ٢٢٥).

<sup>«</sup> Siquis autem gloriabundus de falsi nominis scientia, velit contra (♥)
hæe quæ scripsimus aliquid dicere, non loquatur in angulis nec coram
pueris qui nesciunt de causis arduis judicare, sed contra hoc scriptum scribat,
sì audet. et inveniet non solum me, qui aliorum sum minimus sed multos
alios qui veritatis sunt cultores, per quos ejus errori resistetur, vel ignorantiæ
consuletur. ▶

<sup>(</sup>٤) تاريخ الأدب ، جزء ٢١ ، ص ٤٩٦ — ٩٧ .

وماكانت الكتب المشهورة القليلة التي خَلَّفَتُها لنا جامعة باريس في القرن الثالث عشر لِتُعِيع لنا تعيين الأسالذة الذين وُجِّه إليهم هذا الإنذارُ الصَّلف، أليس سِيغرُ ، الذي جعل الحقائقَ المزعجة ضمن قياس منطقي ، والذي وضعه دا نتي في الفردوس بجانب ألبرت والقديس توماً ، عن شُكْر له ما تَلَقَّى من دروسه لا رَيْبَ ، والذي بَقِيَ خامل الذكر لعدم مساعدة المنظَّمة الدينية على اشتهاره ، والذي أُخْرَجه أحدُ ورثته العلماء من عاكم النسيان (١) ، أحدَ الأسالذة الذين كان من مقتضى يُسْر المُنْديان سَبُّه في أكواخهم الحقيرة ؟ والواقعُ أنه يَسْتَشْهِد، في الغالب ، بابن رشد وموسى بن ميمون ، كما يَضَعُ في كتابه عن النَّفْس العاقلة (٢) ، بوضوح ِ بالغ ، مسائلَ الرُّشدية في فساد النفس وتكاثر الأصل الماقل مع الجسم، وَتَشْهَدُ هِبَاتُ الكتب إلى جامعة باريس في سنــة ١٢٧١ (٣) ، من قِبَل سِيفِر وجِيرُو الْأَبْقِيلِيِّ، بَمَيْلِهِما إلى المذهب العربيِّ من ناحيةٍ أخرى ، ويشتمل أساسُ الشُّرُ بون ، الذي مُيمثِّل دراسات جامعة باريس في القرنِ الثالثَ عشرَ والقرنِ الرابع عشر على تسعة مخطوطات لابن رشد على حين لا يشتمل أساسا سان ڤِـكُنُـتُور وسان جِرْمَن على غير مخطوط واحد أو مخطوطين، ويَنْطَوَى بعضُ هــذه المخطوطات على آثارِ للاستعال اليومى في التعليم ، ومن ذلك أن الرقم ٩٤٢ يشتمل على دروس مقتطفة حَرْفيًّا من الشرح الأكبر (١).

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ٢١ ، ص ٩٦ وما بعدها (مقالة مسيو ڤـكتور لوكلير) .

<sup>(</sup>٢) السربون ، رقم ٩٦٣ ، ص ٥٣ ، — تاريخ الأدب الفرنسي ، ١ ، س ، ص ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ٧٧٤ .

Commentaria ista constiterunt : وفى آخر رقم ٩٤٣ يترأ تعليق الحائز الآتى (٤) وفى آخر رقم ٩٤٣ يترأ تعليق الحائز الآتى الاتحادة الاتحادة المتحددة الم

ولكن الذى يُثبِتُ أحسن من غيره مقدارَ ماكانت تَفُوز به المذاهب الرُّشدية من حُظْوَة لدى أساتذة باريس هو أننا ، بعد الأحكام الكثيرة التي كانت موضعاً لها ، و بعد التحذير الذى وُجِّه إلى رئيس الجامعة و إلى وكيل كلية الفنون سنة ١٢٧١ لكيلا يُسْمَحَ للمدارس بالخَوْض في المسائل التي كانت قد أثارت زوابع (١) كثيرة ، نَجِدُها تُثِيرُ الجامعة تُجَدَّداً في سنة ١٢٧٧ فتؤدى إلى حكم أصرحَ من الأحكام السابقة ، وكذلك أصدر هذا الحكم من قبل إتيان تَنْهِليه بعد نقاش شديد وَقَعَ في الأَسْقَفَيَة (٢).

<sup>(</sup>۱) دو بولای ، جزء ۳ ، ص ۳۹۸ .

<sup>(</sup>٧) وإليك بعض القضايا المحكوم عليما: \*« Quod Deus non potest facere plures animas in numero. — Quod Deus nunquam plures creavit intelligentias quam modo creat. - Si non esset sensus, forte intellectus non distingueret inter Socratem et Platonem, licet distingueret inter hominem et asinum. — Quod intelligentia, animus vel anıma separata nusquam est. -- Quia intelligentiæ non habent materiam, Deus non posset plures ejusdem spec!ei facere. — Quod intellectus est unus numero omnium, licet omnino separetur a corpore hoc, non tamen ab omni. — Quod motus cœli sunt propter animam intellectivam. — Anima separata non est alterabilis secundum philosophiam, licet secundum fidem alteretur. — Quod scienti magistri et discipuli est una numero. — Quod intellectus agens non est forma corporis humani. – Quod inconveniens est ponere aliquos intellectus nobiliores aiis : quia quum illa diversitas non possit esse a parte corporum, oportet ut sit a parte intelligentiarum. Error, quia sic anima Christi non esset nobilior anima Judæ. – Quod non fuit primus homo nec ultimus erit. – Quod mundus est æternus. – Quod impossibile est solvere rationes philosophi de æternitate mundi. – Quod naturalis philosophus simpliciter debet negare mundi novitatem, quia nititur causis et rationibus naturalibus: fidelis autem potest negare mundi æternitatem, quia nititur causis Quod creatio non est possibilis, quamvis contrarium sit supernaturalibus. Quod corpora cœlestia moventur principio tenendum secundum fidem. \_ extrinseco, quod est anima. - Quod non contingit corpus corruptum redire =

وقد تَمَّتْ خُطْوةٌ واسعة منذ سنة ١٢٥٩ ومنذ زمن القديس توماكما ترى ، وذلك أن الأمر عاد لا يَدُور حَوْلَ تفسير رأى الفيلسوف بجرأة ، وإنما الدين نفسه هو الذى وُصِف بالأسطورة ، وإنما قيل إن النصرانية كالأديان الأخرى ، وإنها ممزوجة بالأقاصيص كالأديان الأخرى ، وتنكشف براعة الراشدية البادوية البالغة ، أى معارضة النظام الفلسفي والنظام اللاهوتي ، مع ظواهرها الزائفة من الاحترام ، قال الجمع الديني : « يَزْ مُعُون أنه يُوجَد من الأمور ماهو صحيح وفق الفلسفة مع أنها ليست كذلك وَفْق الدين ، وذلك كما لوكانت تُوجَد حقيقتان متناقضتان ، وكما لوكان من الممكن أن تُوجَد الحقيقة ، خلافاً للكتاب المقدس ، في كتب الوثنيين الهالكة التي كُتِب عنها : سأفيّد حكمة الحكماء ، ويأمر يوحنا في كتب الوثنيين الهالكة التي كُتِب عنها : سأفيّد حكمة الحكماء ، ويأمر يوحنا الحادى والعشرون ، في مرسوم بابوي وجَهه إلى تأنيه ، بوجوب بَحْثِه عن أنصار هذه الآراء الخطرة ومجازاتهم ، ويكوح ، مع ذلك ، أن من البعيد خَنْقَ الضلالة ،

<sup>—</sup> unum numero, nec idem numero resurget. — Quod resurrectio futura non debet credi a philosopho, quia impossibilis est investigari per rationem. Error, quia philosophus debet captivare intellectum in obsequium fidei. »

وا كن إليك بعض القضايا الأكثر غرابة أيضاً:

Quod sermones theologi sunt fundati in fabulis. — Quod nihil plus scitur propter scire theologiam. — Quod fabulæ et falsa sunt in lege christiana, sicut et in aliis. — Quod lex christiana impedit addiscere. — Quod sapientes mundi sunt philosophi tantum. — Quod non est excellentior status quam vacare philosophiæ. — Quod non est curandum de fide, si dicatur esse aliquid hæreticum.

<sup>(\*)</sup> یمکن أن بری جدول تام لها فی دو بولای (۳۳:۳) ، وذلك فی Bibl. Max. Patr. (\*) ، وذلك فی Hibl. Max. Patr. (۱، س.) ، وفی دارجنتره ، وذلك فی Collectio judiciorum ، ۱۷۷۱ وما بعـــدها ، وعقب أحكام پبار لنبار .

وذلك أننا رأينا ريمون لُولَ يجاهد ضِـدُ الرشديين بباريسَ فيما بين سنة ١٣١٠ وذلك أننا رأينا ريمون لُولَ يجاهد ضِـدُ الرشديين بباريسَ فيما بين سنة ١٣١٠ ولا سيما ضِدَّ المبدإ الذي كان يُتَّخذ ستاراً 'لجر'أتهم (١) .

ولا رَيْبَ في أنه لا يُمْكِنُ أَن يُفْتَرَض أَن مذاهبَ بالغة مَده الجُرْأة هي مذاهبُ جامعة باريسَ بأشرها ، ومن الواضح أن القضايا «كتحريم الديانة النصرانيــة الشيء الذي يُعْرَف أكثرَ ممــا يُعْرَف في علم اللاهوت، وككُون حكماء العاكم فلاسفةً حَصْراً » شاهدة على رَدِّ فِعْلِ للروح العَلْمانيـة ضِدٌّ علماء اللاهوت، و لِذَا أَجِـدُني محمولاً على الاعتقاد بأن رُشديي باريسَ كانوا أساتذةَ فَنَّ أَكَثْرَ مِن أَن يَكُونُوا أَسَاتَذَةَ لَاهُوت ، وأَن الشُّرُّ بُونَ كَان تُومَاويًّا عَلَى العموم ، ومن ذلك أن أحــد أكابر علماء جامعة باريس ، غُود فِرْوا الفُوْنتينيَّ ، رَفَضَ النظريةَ الرشدية في الفردية بصراحة ، وأُغْرَق أَ كَثْرَ من القديس تُوماً نفسه في مقاومة المذهب الواقعي في المدرسة الفَرنسيسكانية (٢٠) ، ومن الصعب جدًا أن يُوقَفَ بالضبط بين المنازعات التي تُمَزِّق العالَمَ الفلسفيِّ في هذا الزمن على الفَرْقِ بين مختلف الأحزاب، وهل أُحْسِن تقرير هذا التنوع؟ ألم تَقَعْ أيامُ اختلاطٍ فَقَدَت الألفاظُ فيهـا معناها الأول فعاد الأصدقاء لايلتقون ، ولاح الأعداء وهم يتعاونون ؟ و إذا مضى بعضُ القرون فأُ لِّف تاريخ لمنازعات القرنِ التاسعَ عشرَ فهل يَسْهُلُ ْتُوزْ يُعُ

<sup>(</sup>١) أراد يترارك تعيين المواضع التي نالت المشائية الرشدية فيها أكثر ما تم لها من اعتبار ، فذكر في الدرجة الأولى ".Contentiosa Pariseos ac strepidulus straminum vicus

<sup>(\*) .</sup>De sui ipsius et mult. ignor ، معارضة ، جزء ۲ ، ص ۱۰۰۱ ، طبعــة هنريكيترى .

<sup>(</sup>٢) هوريو ، الفلسفة السكلاسية ، جزء ٢ ، ص ٢٩٠ وما بعدها .

الأدوار وتحديد مختلف الأقسام في مختلف المعسكرات ؟ لقد كان النصفُ الثاني من القرنِ الثالثَ عشرَ بالنسبة إلى جامعة باريس مماثلاً لهذا(١)، ويَظْهَرُ الْمَنْديانُ أقوياء بمؤازرة رومة ( لقد نالوا من إسكندرَ الرابع ِ مراسيمَ بابويةً بَلَغَتْ أربعين في ستِّ سنين أو سبع سنين ) و بعطفِ ملكٍ ارتفع عاليًا بشُكْرانهم فيطالبون بالحرية جَهْرًا لَكِي يسيطروا وحدَهم ، وما بَذَلُوا من جُهْدٍ مستمر في هذا الصِّرَاع كان يؤدى إلى عَدُّ الجامعة مُلْحِدَة ، ولم يَكُن ْ هــذا في ذلك الحين غــيرَ صليلِ أحكام في جميع العالَم السِّكُلاسيُّ ، فأمْكَنَ الرشدية أن تَكُون سلاحًا قويًّا فى هــذا الخِصام<sup>(٢)</sup> ، وأمكنها أن تُسْتَعْمَلَ ، ككثير من الألفاظ المَرِنة ، بالغةَ الهَوْل بين يَدَى الافتراء وأن تُحَوِّل إلى مشتبه وفيهم أولئك الذين كان يُرَادُ القضاء عليهم ، وقد رأينا غليومَ التُّوكويُّ و پيارَ البروسيُّ يَقْرِنان الجرىءَ الْلَقّبَ بالمِطْرَقة المنديانية ، غليوم السُّنْقامُوري ، بابن رشد ، وذلك بين الملاحدة الذين استظهر عليهم القديسُ توما وألبرت ، ولم يَكُن أقلَّ غلاء من ذلك تَكَفَيرُ سيمونَ التَّرنائيِّ عن جريمة الدفاع عن الجامعة، وذلك أن المَنْديان شَفَوْا غليلَهم من هذا البائس ، ويرَوي مَثْيُو بارى أنه صار أبكم أبله ، وأن غَضَب الله سَـكَنَ بعد سنين كثيرة فاستطاع أن يتعلُّم من ابنه ، الذى لم يَزَلْ صغيراً ، أن يُلَجْلِج بكامة الأب والإيمان ، وأفظعُ من ذلك رواية توما

<sup>(</sup>۱) من يرد إدراك المدى الحقيق لهذه الخصومات فلينظر إلى المقالات البارعة التي نشرها مسيو لوكلير عن سيجر البربانتي وغليوم السنتموري وجيرارد أوجيرو الأبقيلي ، ومسيو لاجارد عن غودفروا الفنتيني ، وذلك في الجزء الحادي والمشرين من تاريخ الأدب الفرنسي .

Entre la gent saint Dominique (Y)

الكنتينبرى ، وذلك أنه ، فى الوعظ ، حينما نَطَق سِيمونُ بتجديف الدَّجَّالين الثلاثة انقلبت عيناه وطَفق يَخُور كالبقر ويتعلمل عن صَرْع ، و يَنْسَى جميع علمه منذ ذلك الوقت ، ويعيش كالحيوان ، ولا يَعْرِف أن يَنْطِق بكلمة أخرى غير اسم خليلته (۱) ، وهـ ذا ما كان ينتقم به المَنْديان ، ومن المحتمل أن يكون بعض العوارض أدى إلى هذه الحوادث الهائلة التي كان يُلقى الخوف بها فى أذهان الطَلبة، وقد مات جِيرُ و الأَبقيلي أبرص مفلوجاً ، وانظر إلى سيغر الذى أبصرَه دانتى فى سواء النور الأبدى بجانب أجل العلماء (ومن يَكُون قد بَقِي ضِيْنَ دائرة السمعيات ؟ )، انظر إلى هذا الجاحد المُجدِّف الملحد الذى اهتدى برؤية النار فترَهَّب فى نهاية الأمر ، وغَدَا بهذا وجهاً آخر لانتقام كان يَوَدُه الإخوان (٢) ، وكان جميع أعدائهم يرتدُّون إلى المنظَّمة أو يَمُوتون حاملين علامات الهلاك الأبدى " .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ٢١ ، ص ١١٢ وما بعدها .

### ١٣ – الإلحاد في القرون الوسطى

تَدُنُنَا الأحكام التي وقعت سنة ١٢٧٧ على القضايا الرُّشدية المقرونة بالإلحاد ، ومن الواضح إلحاق ُ إِنْيَان تانْبِيه هذا الإلحادَ بدراسة الفلسفة العربية (١) ، و نَنْتَهَى إلى الوقت الذي عاد ابن ُ رشد لا يُعَدُّ فيه غير واضع لتجديف فظيع والذي تُلَخَّصُ كتبُه فيه بكلمة « الدَّجَّالين الثلاثة » .

و يَلُوح عهدُ الإيمان أولَ وهلة من الإطلاق في القرون الوسطى ما يُمالُ إلى الظّنّ معه أنه لم ير تفيع أيُّ احتجاج على الدّين القائم في ألف سنة ، أي منذ توارى المذهب العقلي القديم حتى ظهور المذهب العقلي الحديث ، بَيْدَ أن دراسة تاريخ العقل البشري دراسة أكثر دقة في أثناء هذا الدَّوْر الطَّريف يؤدى إلى تضييق نطاق الإيمان المطلق كثيراً ، ومن المهم هنا ، لا رَيْبَ ، أن تُماز من الوجي نفسه جُرْأَةُ الفكر التي تؤثر في تفسير العقيدة الموحى بها مع القول بهذه العقيدة ، ومن الجلي ، مثلاً ، أن سكُوت إريجين عالم نظري بالغ الجراة قليل التدين إلى الغاية ، ومع ذلك فهل سكوت إريجين عالم نظري بالغ الجراة قليل التدين إلى ماريوحنا الإنجيلي ومار بولس تَبَدّين مُلهم ين ، وليس في غير القرن الثالث عشر ماريوحنا الإنجيلي ومار بولس تَبَدّين مُلهم ين ، وليس في غير القرن الثالث عشر ما يُمازُ جيداً أمر الزندقة التي لا تقوم على طَرْح هذه العقيدة أو تلك ، بل تقوم على تَبْذ أساس جميع العقائد وعلى القول بأن جميع الأديان تتساوى وأنها كلّها ما كاذيب ، ويُم كن إدراك هذا ، وذلك أن فكرة الدين المقارن لا يُمكن أن

Errores prædictos gentilium scripturis inveniunt, quos proh dolor l ad (۱) suam imperitiam asserunt. ( دو بولای ، جزء ۳ ، س ۲۳۰ )

تَظْهَر في غير عصر يُنَالُ فيه بعض المعارف عن مختلف أديان العاكم ، والواقع أنه لم يَكُنْ في النصف الأول من القرون الوسطى غير أكثر الأفكار إبهاماً عن الأديان الغريبة عن النصرانية واليهودية ، وأنه كان يُخلَط بين جميعها تحت اسم الوثنية المبهم ، وماكان ، بعد عَدِّ محمد صها معبوداً مع أَيُو لِين و تر قاغان ، لِيُهكن أن يُفكر في قياس النصرانية بهذه الخرافات المثيرة للشخرية ، ولم يَبْقَ الأمر أن يُفكر في قياس النصرانية بهذه الخرافات المثيرة للشخرية ، ولم يَبْقَ الأمر هكذا عند ما أدَّت تاليف بيار الجليل ورو بر ت الرِّيتيني عن القرآن والحروب الصليبية وكتب الجدل التي ألفها الدومنيكان إلى إعطاء فكرة أكثر صهة عن الإسلام ، فهنالك بدا محمد نبياً مؤسساً لدين قائل بالتوحيد ، وهنالك انتهري الما النتيجة القائلة بوجود «أديان ثلاثة في العاكم » قائمة على مبادىء مماثلة مع المتراج هذه الأديان الثلاثة بأقاصيص (١) ، وهذه الفكرة هي التي أغرب عنها في الرأى العامي "بتجديف « الدَّجَالين الثلاثة » .

وهنا تَظْهَرُ فَكُرةُ الزِّنديق سافرة ، فَكُرةُ القرنِ الثالثَ عشرَ الأصلية ، وهي كجميع الأفكار الجديدة تناسب توسيع معرفة الكون والإنسانية ، ولا يُوجَدُ غير دين واحد للإيمان البِكْر في الأزمنة الساذَجة ، فإمَّا أن يُجْهَلَ وجودُ أديان

<sup>(</sup>۱) وكذلك غليوم الأثرنى يتكلم عن محمد والقرآن بجهل متناه ، ( De legibus ) ، س ، الأورنى يتكلم عن محمد والقرآن بجهل متناه ، ( ١٠ و ٣٤٣ و ٣٨٣ و ٢٨٠ ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٢٨٠ و ٣٤٣ و ١٨٠ ، وعلى العكس يذكر نقولا الإيمريكى ملاحـــدة كانوا يؤيدون في أرغونة : Ouod secta iniqui Mahometi est œque catholica sicut fides Jesu Christi (Direct. Inquis. ص ١٩٨ ، رومة ، ١٩٧٨ ) ، وتغلهره صورة صغيرة ، ترى في الغالب على رأس مخطوطات ريمون لول، مذبوحاً في مجاية من قبل السلمين الذين يثيرغم بالكلمة : Quod sola christianorum » ( مخطوط ، مكتبة سان جرمن ، أساس ، ١٩٨ ) .

أُخَرَ ، و إما أن يُعْرَف وجودُ هذه الأديان، فتبدو هذه الأديانُ من إفساد أتباعها ﴿ ما لا يكاد يستحقُّ هؤلاء الأتباع معه أن يُعَدُّ وا من النوع البشري ، ويا لَزَ لزلة الضمائر في اليوم الذي يُشْعَرُ فيه ، خارجَ الدين الذي يُزَاوَل ، بوجود أديان أخرى مشابهة ِ له غير عاطلة من العقل تماماً على كلِّ حال! إن ماتذَرَّعت الكنيسة به من صراحة في دحض اليهودية والإسلام لم يَكُن أقل وق في المساعدة على تَقَدُّم روح المناقشة ، فالدَّحْضُ ينطوى على الإطْلاع ، وما أكثر مَن ْ لُقِّنُوا الزندقة بما اشتملت عليه رسائل علم اللاهوت من « حَل " الاعتراضات » (١)! ألم يُرَ مؤلف « غربلة القرآن » ، الرَّحَّالةُ الفاورنسيُّ ريكُلْدُو الْمُنتِّ كَرُوسيُّ ، يَنْشُر كتاباً عن « مختلف الأديان »(٢) ؟ ألم يُوَّدِّ إلى تَعَلَّمُ شيء تَغْنِيدُ قرآن لِيارَ الجليل و « خِنْجَر الإيمان وزمام اليهود » لريمون مَرْ تِيني ؟ وسيَبْقَى موضع مفاجأة (٣) دائمًا ما أظهره الدُّ ومنيكيُّ برُوكَرْ دُ في رحْلته إلى الأرض المقدسة من تسامح وحُسْن ذوق وروح نقد ، وعَجَّلَت الرِّحلاتُ والحروبُ الصليبية عينَ النتيجة ، أَلَمْ يُرَ رجلُ كافرْ ـ مِثْلُ صلاح الدين يَفُوق بصدقه وإخلاصه ورِفْقه تلك الكتائب من المغامرين

Aussi vous di je, fist li roys, que ، (۱۹۸ من ۲۰ من ۲۰ من النول وفرنسة ، جزء ۲۰ من ۱۹۸ من النول وفرنسة ، جزء ۲۰ من ۱۹۸ من ۱۹۸ من النول وفرنسة ، جزء ۲۰ من ۱۹۸ من ۱۹۸ من النول وفرنسة ، جزء ۲۰ من ۱۹۸ من ۱۹

<sup>(</sup>۲) منسی أد فبر Bibl. med. et inf. lat. ، جزء ۳ ، ص ۹۱ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ٢١ ، ص ١٨٧ .

الذين كانوا 'يَمَتُّلون الدين النصرانيُّ في الشرق ؟ (١)

وهكذا فإن القرن الثالث عشر كان يَصِلُ بجميع العلرق إلى فكرة الأديان المقارَنة ، أي إلى عدم الاكتراث و إلى مذهب الطبيعيين ، وهذا ما لا يُوجَدُ له أَثْرُ في القرون السابقة ، وقد رُئى من أرباب البدَع مَن يطالبون في المناقشة الاعتقادية اللاهوتية بنصيب الحرية التي لا تَتَخَلَّى عنها نَفْسُ الإنسان مطلقاً ، وكان ملاحـــدةُ أَرْ لِيَانَ قد جَرُ ءُوا ، في سنة ١٠٢٢ ، على توكيدهم أن كلَّ ما يُحَدِّث عنه العهدُ القديم والعهدُ الجديد من معجزات ليس سوى أسطورة فأنكروا جميع أسرار النصرانية (٢) ، وكذلك بيرَانْجِه ظَهَر أكثرَ من ملحد ، فكان نِقَاشُه غارةً تقريبًا ، وجَرُوْ غو نِيلُونُ في «كتابٍ للجاهل » على الدفاع عن المجنون الذي يقول في قلبه : لا يُوجَدُ إِلَهُ ، وَكَانَ أَ بِيلَارُ قد أُصر مَ ، مع المجاملة ، على سفسطته الهائلة في « هَكَذَا وَكَلَّا» ، واتخذ التدينُ نفسُه ما اتصفت به أزمنةُ الشكِّ الْمُحْكَمةُ من ضروب الرِّيب ، ومن ذلك أن غليومَ الشُّنْبُكُسيُّ وجِنْبِرتَ البُرِّيُّ و بِياَر لُنْبَا أنصارُ مُنَّهُمُون لا يُقْبَلُون إلا بعد الحكم عليهم سَلَفًا ، ومع ذلك فإنه لا شيء من جميع ذلك ُيمْكِنُ أَن ُيدْعَى إلحاداً ، أَجَلْ ، إن هذه كانت مناقشاتِ لاهوتيةً وتمريناتِ منطقيةً خالصة ، أُجَلُ ، إن هـــذه مقامراتُ خَطِرةُ ۚ لِمَا لا يُحَرَّكُ عِرْقُ المعتقد الدقيقُ هذا بلا عقاب، ولأن من الصعب أن يُنْظَرَ بعين الجِدِّ بعد

<sup>(</sup>١) لا يكم المؤرخ النصراني المواصل لغليوم الصورى تقديره لصلاح الدين ، وهو يجعل الحق عجانبه في كل حال .

<sup>(</sup>۲) راد . غلابر ، ۱ : ۳ ، س ، ۸ ( apud Dom Bouquet ، جزء ۱۰ ، ص ۳۰ وما بعدها ) ، ــ لاب ، المجمع الدينى ، جزء ۱۱ ، مجموعة ، ۱۱۱۵ و ۱۱۱۸ ومابعدها ، ــ داشيرى ، Spicil ، جزء ۱ ص ۲۰۶ وما بعدها ( طبعة ۱۷۲۳ ) .

ذلك إلى عقيدة استعملت بنوع من الدّالة على هذا الوجه ، ولكنها مقامرات كانت ، بما تفترض من ثقة خالصة بالجدل ، تثبت على طريقتها مقدار ماكانت عليه خاصية الاعتقاد تامة بعد ، وكان هذا أساس الإيمان المضعضع في القرن الثاني عشر ، ولا يكاد في أيامنا يُتساهل في أمر الكتب التي تَنشر شذوذ الأمور المقدسة وازدراءها اللذين يُظهر هما رُتبوف في قصة الثعلب (١) ، وأي عالم بالسّر بون في أيامنا يجرُو على إثارة « مستحيلات » سيغر (٢) ؟ وما يقال عن عصر يرك في ذو طبع حُر صادق كطبع جوانقيل يأتي لنيسر إلينا بنز غات إلحاده تقريباً (٢)

وكانت إيطالية تشترك ، كما كانت فرنسة ، فى زلزلة الضائر السكبرى هـذه ، وكانت مجاورة الوثنية العتيقة تترك فيها خيرة ثورة خطِرةً ضد النصرانية ، وكان قد رئى فى أوائل القرن الحادى عشر أستاذ فى مدرسة را ڤِينَ اسمُه ڤِلْفَارُ يُصَرِّح بأن جميع ما قاله قدماء الشعراء حَقَّ ، وأن هناك ما يَجِبُ أن يُصَدَّق تفضيلاً على الأسرار

Non dubito superos falsos adducere testes Nil audet magnum qui putat esse Deos?\*

<sup>(</sup>١) وهل يصدق أن شاعراً معاصراً لسان لويس قال البيت الآتي :

<sup>(\*)</sup> Geta de Vital de Blois ( مكتبة مدرسة المراسيم ، السلسلة الثانية ، جزء ؛ ، و السلسلة الثانية ، جزء ؛ ، ص ٥٠٠ ) ، هذا البيت غير موجود في طبعة الـكردينال مائي ( Classici auctores جزء ه ) ، الاسمال البيت غير موجود في طبعة الـ Carmina Burana القرن الثالث عشير : ١٨٤٧ ، ص ٨ه ) . Bibl. des liter. Vereins ) ، Diis credere

<sup>(</sup>٢) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ١١ ، ص ١٢١ ـ ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) بحموعة تواريخ الغول وفرنسة ، جزء ٢٠ ، ص١٩٧ ، راجعخلاصة مسيو ديدو على رأس طبعته ( باريس ، ١٨٥٨ ) ، ص ٤٦ وما بعدها .

النصرانية (١) ، ووُجِدَتْ في فلورنسة ، منذ سنة ١١١٥ ، عُصْبَةٌ من الأبيقوريين بلغت من القوة ما أثارت فيها اضطراباتٍ دامية (٢) ، وكان الجِبْلاَنُ يُعدُّون ، على العموم ، من الدهريين وبمن لا دين لهم ، وكان أَرْنُودُ البرسِّيُّ مُعَبِّراً عن الثورة الفلسفية والدينية بالحركة السياسية ، وكان أَرْنُلدُ القِلْنُوقيُّ يُعَدُّ من أتباع فرقة فيثاغورية منتشرة في جميع إيطالية ، وتُحدِّث قصيدة « نزول القديس بولس إلى الجحيم » ، مع الهلّع ، عن جمعية سِرِّية أقسمت على هدم النصرانية (٣) ، ويَشْغَل الأبيقوريون المحبوسون أحيا صِمْنَ توابيت دائرة خاصة في جميم دانتي ، ويَظْهَر الأبيقوريون المحبوسون أحيا ضَمْنَ توابيت دائرة خاصة في جميم دانتي ، ويَظْهَر الثاني هناك كُفْنَى وقاريناتا دى أو برْ تي (٤) مع فردريك الثاني والسكر دينال أبلديني وآخرين (٥) يُعدُون بالألوف ، وكان غيد و كَفَلْكُنْتى نفسُه يُعدُّ منطقيًّا وطبيعيًّا وأبيقوريًّا وملحداً ، قال بوكاسُ : « حياكان رجال الصلاح يُعدُّ منطقيًّا وطبيعيًّا وأبيقوريًّا وملحداً ، قال بوكاسُ : « حياكان رجال الصلاح يَرَوْ نه غارقاً في أفكاره غائصاً في أحلامه بشوارع فلورنسة كانوا يَدَّعون أنه يَبْحَثُ

<sup>(</sup>۱) راد . غلایر ، apud dom Bouquet ، جزء ۱۰ ، ص ۲۳.

<sup>(</sup>٢) أوزانام ، دانتي ، ص ٤٨ ( الطبعة الثانية ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ٤٧ و ٥ ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) قال بنڤنوتو الإيمولى : «كان فاريناتا رئيس الجبلان ، وكان يعتقد ، كما كان يعتقد السلام ، وكان مبدأ كفلكنت هو : « Unus est أبيقور ، أنه يجب البحث عن الجنة في هذا العالم ، وكان مبدأ كفلكنت هو : « interitus hominis et jumentorum » ، (مخطوط المكتبة الإمبراطورية ، الملحق الفرنسي ، رقم ٤١٤٦ ، ص ٤٧ و ٤٨) .

Qui con più di mille giaccio. inf. (ه) نشید ۹ و ۱۰ ، — لاحظ بنقنو تو أن زندقة الأبيقوريين أكثر ما يكون غزارة ( E chussi pcteano dire pluy de centomillia ) ، وأن هؤلاء ، على العموم ، من الرجال الحسنى الحال ( Huomini magnifici ) ، و 10 و 20 و 00 .

عن براهين لإثبات عدم وجود إله » (١) ، وكانت القرون الوسطى ، عندما تَشْغَل بللها فى أفكاره عن الألم ، تركى أن تَعُدَّ من الكُفَّار رجالَ الغِنَى والدنيا الذين ينهمكون فى المَلافَى ، والواقعُ أن الذين يألمون يَشْعُرون بأعظم احتياج إلى الاعتقاد ، و يَفْتَرضون ، طَوْعًا ، أن سعداء العصر لا يبالون بالحياة الأخرى مطلقاً ، و يَمثِّل الملحدون الذين لم يَنفَكُوا ينشأون بلُنباردية فى القرن الثالثَ عشر ، هؤلاء الكاتارُ الذين لم ينقادوا للتحريق ، يُمثِّلُ هؤلاء من ناحيتهم ، لا رَبْب ، الاحتجاج على سلطان الكنيسة المطلق والطَّمُوح إلى حرية الضمير .

<sup>(</sup>۱) سزار بابلو Vita di Dante ، (تورینو ، ۱۸۳۹) ، ص ۹۲ .

## ١٤ – نفو دُ آل هُوهِ نْشتَاوْ فِن

ولكن كيف انتهت هذه المناحى الإلحادية ، التى كانت تَشْغَلُ بال جميع أور بة فى القرنِ الثالث عشر ، إلى الارتباط فى العُرُو بة و إلى اشتمال اسم ابن رشد عليها ؟ هذا ما يَجِبُ البحث عن إيضاحه فى بَلاطِ آل هُوهِ نْشَتَاوْفن .

كان كَلَف فردريك الثاني بالعرب، الذي لامه أعداؤه عليه بمرارة، يَرْجِمع إلى مقاصده وطَّبْعه ، وكان المبدأُ السائدُ لهذا الرجل العظيم هو مبدأً « الحضارة » بما تنطوى عليه هذه الكامة من أحدث المعانى ، وأُغني بهذا نشوء الطبيعة البشرية نشوءًا نبيلاً كريمًا ، خلافًا لذوق الدَّناءة والقباحة الذي كان قد أُغْوَى القرونَ الوسطى ، أى أعنى ، كما هو مُجْمَلُ القول ، رَدَّ اعتباركلِّ ما كانت النصرانية قد هتكته من اسم الدنيا وزخارفها بصورة مطلقة ، وهو مع كُوْنه يَفُوقُ شارلمان بسموٌّ إدراكه لهــذا المثل الأعلى تَــكَسَّر حِيالَ عَقَبةٍ لا تقاوَم ، أى حِيال نُظُمُ زمانه الدينية ، ولا 'يمْكِن أن يُدْرَك كُلُّ ما يَغْلِي في قلب هذا الرجل من غَيْظِ عند ماكان يَرَى من قَصْرِه بكاً پُو ، وهو محاطٌ بالعجائب التي أَوْجَب ، أن أَسْقُفاً ورُهبانًا من المُنديان يَقِفُون عَمَلَه على بُعْدِ بضعة فراسخ من هناك ، والواقعُ أن العرب الذين كان فردريكُ يَعُدُّهم من رعاياه في الصِّقِلِّيتين كانوا يلاَّمُون مقاصدَه أَ كَثَرَ مِن سُواهِم فَكَانَ يُمْكِنُهُ أَن يقول كما قال فليب أُوغُسْت: « طُوبَي لصلاح الدين الذي ليس عنده بابا مطلقاً! » ، وكان لا يَرَى الثُّغْرَة الكبيرة التي كانت في صميم الحضارة الإسلامية ، وما ساوره من هُيام وسوء مَيْل كان يَحُول دون رؤيته الأمرَ الْمُقَدَّر الذي كان يَحْـكُم على الدول الإسلامية بالهلاك منذ ذلك الحين ، وذلك تحت ضغط الاستبداد الماديِّ عن عدم التوازن ، ومن مُقْتَضَى فُضُوله الذي لا يَشْبَـع وروحِه التحليليّ ومعارفه ِ العجيبة تقريبُه من ذلك الشعب البارع الذي ُيمَثِّل حريةَ التفكير والعلمَ العقليَّ في نظره ، فكان يُحِبُّ المدينتين العربيتين لُوشيرا وفوجية مع مساجدِها ومدارسهما وأسواقهما ، وقصورها أيضاً ، ومن المناظر الغريبة ، لا ريب ، منظر مذه الجرب الصليبية التي رُئيَتْ فيها سيادة أعظم اتحاد قلبيُّ بين الإمبراطور ورئيس الكافرين على الرغم من جيوشهما المتعصبة ، و بَلَغَ العار غا يَتُهُ حين زيارة فردريكَ للقدس، وذلك أنه لم يَظْهَرُ في هذا المكان، الذي هو أقدسُ مكان لدى النصرانية ، إلَّا ليَسْخَر من النصرانية جَهْرًا ، ويَرْوى قَيِّهُ جامع عمر الذي كان يرافقه خبرَ النِّكات التي وَسَم بها الحاجُّ الغريب زيارتَهُ للأماكن المقدسة ، وقد كان يحادث علماء المسلمين في الرياضيات والفلسفة ، و يُوَجُّهُ إلى السلطان أسئلةً بالغةَ الصعوبة في هذه العلوم المختلفة ، وقد أرسل السلطان ، من ناحيته ، هديةً إلى العاهل مؤلفةً من كُرَةٍ مصنوعة كانت تُمَثِّلُ حركات السماوات والسَّيَّارات (١) ، وياكَّتَفَيُّر الأزمان! فها هو ذا رئيسُ النصرانية الزمنيُّ ورئيسُ الكافرين يتفاهان في مجتمع الذهن البشريِّ الأكبر ويُنفِقان الوقت في إرسال الْمُعْضِلات الهندسية مبادَلةً ، وذلك قَبْلَ أن يَحْلُمَ لويسُ التاسع بحرب صليبية في قَرْن انتشر فيه الإلحاد .

وهكذا فإِن بَلاَط فردر يك ، ثم بَلاط مَنْفريدَ بعــد حين ، صارا مركزاً

<sup>(</sup>۱) مكتبة الحروبالصليبية ، تواريخ عربية ، لمسيو رينو ، ص ٢٦ و ٣٦ و ما بعدها ، ـــ دو رومر ، Geschichte der Hohenstaufen ، جز ، ٣ .

فَعَّالاً للنَّقَافَة العربية وعدم الاكتراث الدينى ، وكان الإمبراطور يَعْرِف العربية ، وقد نَعَلَم الجدَل من مسلم صِقِلِّى (۱) ، وكان الكردينال أُبَلدينى يُعَلِم الدهرية (۲) جهراً ، وكان تدَيُّن ميشل سكُوت و پيار القيني محل ارتياب كبير ، وكان أردياه الرجال يتقاطرون إلى هذا البَلاَط ، وكان يُركى فى هذا البَلاَط خِصْيان ودائرة مربم ومُنجَّمُون بغداديون لابسون ثياباً طويلة (۳) ، و يهود يُجْزِل العاهل لهم العَطَاء لترجمة كُتُب العِلْم العربي (۱) ، وكان جميع هذا يتحول فى المعتقد العامى إلى صلات أثيمة مع عشتروت وبَعْل زَبُوب (۵) .

ومن أطرف بدائع صلات فردريك بفلاسنة العرب ماكشفه مسيو أمارى (٦) ، وذلك أن هذا العاهل أرسل إلى علماء البلاد الإسلامية سلسلةً من

Amisit astrologos et magos et vates,

Beelzebub et Astharoth, proprios penates,

Tenebrarum consulens per quos potestates,

Spreverat Ecclesiam et mundi magnates;

<sup>(</sup>۱) أمارى ، المجلة الآسيوية ، فبراير ومارس ۱۸۰۳ ، ص ۲٤۲ ، وفى وثائق ڤيوسو القديمة ، سلسلة جديدة ، جزء ١ ، قسم ٢ ، ص ١٨٦ ـ ١٨٧ .

<sup>(</sup>۲) بنڤنوتو ديمولا ، ad Inf. نشيد ۷ ، ۱۲۰ .

<sup>(</sup>۳) موراتوری ، .Script. rer. ital ، جزء ۱۱، بحموعة ۹۳۰ ـ ۹۳۱ ، راجع هویارد ، ــ بریئولس ، ۱۱ د Introd. à hist. diplom. de Fréd. ۱۱ ، س ۱۸۰ و ۱۹ه و ما بعدها .

<sup>(</sup>٤) انظر إلى الصفحة ١٩٨ السابقة .

<sup>(</sup>٥) قال الشاعر الغلني الذي أشاد بنصر يارمة سنة ١٧٤٨ : \*

<sup>(\*)</sup> ألبرت بهام ، Registrum epist ، ص ۱۲۸ ( Bibijothek des liter. Vereins ) ه. ستغارد ، ۱۸٤۷ ) .

<sup>(</sup>٦) المحلة الآسيوية ، فبراير \_ مارس ١٨٥٣ ، ص ٢٤٠ ومابعدها .

الأسئلة الفلسفية لم يَتَلَقَّ عنها أجو بةً مُرْضِيَةً كما يَلُوح ، وتُعْييه الحِيَل ، وبخاطِبُ الخليفة المُوَحِّدي ، الرشيد ، ليَكْشِف مَوْطِنَ ابن سبعين المُرْسِيِّ الذي كان أشهرَ فلاسفة المغرب والأندلس في عصره ويُوصِل إليه برنامجه ، وقد انتهى إلينا النصُّ العربيُّ لأسئلة فردريك مع أجوبة ابن سبعين في مخطوطٍ بأَكْسَفُورْدَ عُنوانُه « الأسئلة الصِّقِلِّيَّة » ، والنِّقاطُ التي طلب الإمبراطور من الكافرين إيضاحَها هي قِدَمُ العالَم والمنهاجُ الذي يلائم ما بعــد الطبيعة وعلمَ اللاهوت وأهميةُ الْقُولات وعَدَدُها وطبيعةُ النفس ، وتنطوى أجوبةُ ابن سبعين على شيء من التعقيد، وقد أرسالها بواسطة حكومته، و يُشْعَرُ في كلِّ سطر منها باحتياطٍ من الملحد الْمُضْطَرِّ إلى سَتْر رأيه الحقيقي ، ويَطْلُب، من أَجْل المسائل الدقيقة ، مواجهة َ العاهل شخصيًّا ، أو أن يُرْسل العاهلُ من يُسَلِّمُ إليه الجواب سرًّا ، ومما طَلَبَ منــه أحيانًا أن يَضَعَ أسئلته على شكلِ أكثرَ غموضًا واستغلاقًا على الإدراك ، وقد قال : « وذلك لأنه عند الكلام في مِثْل هذه المسائل في هـذا البلد تَكُون الأذهان أحــد من السيف والمِقَصِّ . . . ولو أَيْقُن علماؤنا أَنني أُجبتُ عن أقسامٍ من أستلتك لنظروا إلى بالعمين التي يَنْظُرون بها إلى هـذه الأسئلة ، ولا أدرى هل أُفْلِتُ من أيديهم بفضل الله وقدرته \* » ، ولم يجتمع ابن ُ سبعين بفردريكَ قَطُّ، فلهجةُ اكحـــذْلقة والمُجْن التي اعتــقد اضطرارَه إلى اتخاذها حِيَالَه مداراةً لْمُبْتَسرات مواطنيه ليس من طبيعتها أن تَجْعَل من المكن إقامتَه ببَلاَط ذاك العاهل المِغْيَارِ ، وتُوجَدُ أَسْئلةٌ أَخْرَى من هـذا النوع حَفِظَهَا لنا مؤلِّفُ إحــدى الموسوعات الفلسفية اليهودئ يهودا بنُ شاوموكوهين ، والعربيةُ هي ما أجاب بهما اليهودئ ، ثم سافر اليهودئ إلى إيطاليـة حيث ترجم موسوعته من العربيـة إلى العبرية مشمولاً برعاية فردريك دائماً (١) وقد حُفِظ لنا اسمُ تقى الدين الذى الشيئة بل من قِبَل الإمبراطور بصقلية بكل إكرام (٢).

ولا رَيْبَ فَى أَن هذه الصلات المتتابعة بعلماء المسلمين كانت مصدر الرواية القائلة إن أبناء ابن رشد عاشوا فى بَلاَط فردريك ، مصدر هذه الرواية التى ردّد جيل دو روم صداها ، وقد أدى خبر هذا المؤلف الذى ذكرناه فيا تقدم ( ص جيل دو روم صداها ، وقد أدى خبر هذا المؤلف الذى ذكرناه فيا تقدم ( ص ٢٨٧) إلى خطأ فاحش ، ومن ذلك أن قيل إن جيل دو روم شاهد وَلَدَى ابن رشد فى بَلاَط فردريك ، حتى إن نُودِه وفوسيوس و بيل ومَنْ نَقَل ذلك افترضوا أن فردريك بَرْ بَرُوس (٣) هو المقصود ، والواقع أن جيل دو روم لم يَفْعَل غير روايته خبراً مبهماً لا يستند إلى شهادته ، و يدل هذا الظرف « الذى زال فى أيامنا» على أن فردريك الثانى هو المقصود كما هو واضح ، و يَحْمِلُ الوجهُ القليلُ البُعْد من التكنُّف ، والذى سيقت به تلك الرواية ،على الاعتقاد بأن هناك حاشية دُسَّت فى المَنْن ، ومهما يَكُنْ من أمر فإن هذا النبأ الذى قُبِلَ بسهولة بالغة مناقض مناقض مناقضة

 <sup>(</sup>۲) المجلة الآسيوية ، يونيه ، ١٨٥٦ ، ص ٤٨٩ - ٤٩٠ ، تعليق ، وقد يكوت منفريد
 موضوع البحث هنا .

<sup>(</sup>٣) نوده: الدفاع ، ص ٣٥٤ ( باريس ، ١٦٢٥ ) ، \_ بيل ، معجم النقد ، مادة: ابن رشد، تعليق آ ، \_ جردان ، ص ١٩٠ ، \_ دوجراندو: Hist. comp. ، جزء ؛ ، ص ٢٦٤ ، راجع شتاينشنايدر ، Catal. Codd. Lugd. Bat. ، ص ٤٤ .

جَلِيَّةً لِمَا أَخْبَرنا به ابنُ أبى أُصَيْبِعة عن أبناء ابن رشد، ومن شأن انصاف فردريك بذوقه العربي وحُبِّه للعلم اللذين شُوِّها بحقد المَنْديان و بذاك الارتياب الطبيعي الذي يَشْعُر به الشعب حِيَالَ العلم العقليِّ، أن يُفْسَحَ في الحجال لأغرب الإشاعات وأسخف الافتراءات (۱).

<sup>(</sup>۱) كانت تحكى أمور هائلة عن تجاربه ، كبقر بطون الناس لدرس خادثة الهضم ، وكننشئة الأولاد منعزلين ليعرف أى لغة يتكلمون بها فى البداءة ، وقد مات هؤلاء الصغار التعساء لعدم الترنيم تنويماً لهم ، وكانت معارض وحوشه تؤذى السائلين والجهور ، راجع دو رومر ، الكتاب المذكور ، ص ٤٨٩ وما بعدها .

## ١٥ – يصير ابن رشد ممثل الإلحاد، أسطورة ابن رشد الملحد.

تنقسم الحركةُ الإلحادية في القرون الوسطى إلى تَيَّارَيْن منفصلين ، فأما التَّيَّارُ الأول ، وُبِمَازُ « بالإنجيل الأبدى » ، فيشتمل على المناحى الصوفية والشيوعية التي تَنْطَلَق من يُوَاكيمَ الفلوريِّ وتَمْلاُّ القرنَ الثاني عشر والقرنَ الثالث عشرَ بيوحنا البَرْمِيِّ وجِرَارْدَ السانْدُو نِينُوِيُّ وأُو بِرْثَنَ الكَّزَالِيِّ وبِيارَ البِرْوِيزِيِّ وقائدُو ودُلْسِينُو و « إخوانِ العقل الطليق » ، فتستمرُ في القرنِ الرابعَ عشرَ بمتصوفى الألمان ، وأما التَّيَّارُ الثاني ، ويُلَخَّصُ بتجديف « الدَّجَّالين الثلاثة » فُيُمَثِّلُ الإلحادَ الدهريّ الناشيء عن دراسة العرب وللْمُتَحِفَ باسم ابن رشد، ومما يَجِبُ الاعترافُ به أن هـذا الارتباط الوثيق بين هـذا الإلحاد والفلسفة الإسلامية (١) لم يَقُمُ على المصادفة ولا على هَوَى الخيال العامِّيِّ ، فقد كان الوَضْعُ الذي اتخذه الإِسلامُ في البُداءة بين الأديان التي قامت قبله ضَرُ باً من الدعوة إلى المقارنة (٢٠) ، فيكان يؤدِّي ، بحكم الطبيعة ، إلى الرأى القائل إن كلَّ دين لا ينطوى على غـير حقيقة نسبية ، وإنه يجب أن يُحْكُم في أمره بمـا يُسْفِر عنه من نتأُنجَ أدبيةٍ ، وكانت المقارنة بين الأديان الثلاثة أولَ مادُرِّسَ جَهْرًا في

<sup>(</sup>١) راجع شارل لونورمان ، المسئلة التاريخية ، قسم ٢ ، ص ١٢٦ ومابعدها .

<sup>(</sup>٢) لا شيء أكثر صواباً في هذه الناحية من الآراء التي بسطما عبد القادر في الرسالة المترجة من قبل مسيو دوغا ( باريس ، ١٨٥٨ ) .

مدارس المتكلمين ببغداد (١) ، وماكان في غير الإسلام لِيُمْكِنَ وضعُ كتابٍ في القرون الوسطى ، ككتاب الشهرستاني ، تُعْرَضُ فيه بإنصاف حال الفِرَق الدينية والفلسفية التي تَقْتَسم العالَمَ فيا بينها ، فيُعْتَرَف فيه بالنواحي الطيبة من كل دين ، ومن الأمور التي تُثِيرُ العجب تلك السهولةُ التي تَخْطُر مقارنةُ الأديان بها في نفوس المسلمين ، قال أبو العلاء :

هَفَت اَلَحْنِيفَةُ والنصارى ما اهْتَدَت ويَهُودُ حارَتُ والْجُوس مُضَلَّلَة وقال أبو العلاء في مكان آخر:

دَعَا موسى فزال وقام عيسى وجاء محمد بسلاة خَمْسِ وقيل يجى دين غيرُ هذا وأُودَى الناسُ بين غَدِ وأمسِ وقيل يجى دين غيرُ هذا وأُودَى الناسُ بين غَدِ وأمسِ ومهما كان في دنياك أمر فا تُخْلِيك من قم وشمس وآخرُها بأوَّلها الله أمر وتُصْبِحُ في عجائبها وتُمْسِي (٢) ويقول الصوفية بيمثل عدم الاكتراث هذا ، ومن قوْلهم: «إذا عُدتُ لاأكون وعُدْتَ لاتَكُونُ فا أَرَبُنَا إلى قِبْلة المسلمين وكنيسِ اليهود وبيعة النصاري (٣)؟» وعُدْتَ لاتَكُونُ فا أَرَبُنَا إلى قِبْلة المسلمين وكنيسِ اليهود وبيعة النصاري (٢)؟ من غير كبير دَهَشٍ ، بوجود أم لا دينَ لها ،

<sup>(</sup>١) دوزي ، في الحجلة الآسيوية ، يوليه ١٨٥٣ ، ص ٩٤ ــ ٩٥ .

<sup>(</sup>٢) دربلو ( طبعة ريسك) ، في كلمة أبي العلاء .

<sup>(</sup>٣) دوساسي ، مجلة العاماء ، يناير ١٨٢٢ ، ص ١٢ .

<sup>[</sup> لعل هذا من قول محيي الدين بن عربي في قصيدة له :

لقد كنت قبل اليوم أنكر صاحبي إذا لم يكن ديني إلى دينه داني وقد صار قلبي قابلا كل صورة فرعي لغزلان ودير لرهبان وبيت لأوثان وكعبة طائف وألواح توراة ومصحف قرآن أدين بدين الحب أنى توجهت ركائبه فالحب ديني وإيماني (المترجم)]

أو بوجود رجال كباتو وتيمورلنك وَقَفُوا خارجَ الأديان القائمة (١).

و يُوحِي اختلاطُ الأديان في الأندلس بمِثْل هذه الأفكار ، ومن ثُمَّ أتت عقيدةُ وجود الإله مع إنكار الوحى لا بن ميمون ، ومن ثُمَّ ظَهَرَ كتاب أُلحوزارى الطريف الذي قابل مؤلِّفُه بين أحد الفلاسفة وعاماء اللاهوت في الأديان الثلاثة ، اليهودية والنصرانية والإسلام ، مبرهِناً بعضُهم ضِدَّ بعض ، ومن ثُمَّ خَرَجَتْ ، أيضاً ، وَفْقَ كُلِّ احْمَال ، قصةُ الخواتم الثلاثة ِ الفاتنةُ التي زَوَّدت بُكَّاسَ بأَلْذَع القصص وأوحت إلى لِسِّنْغَ بفكرة « ناتان الحكيم » (٢٠) ، وقد رأينا أن تعبير « محصورة في الشرائع الثلاث » الجرىء يَجْرِي على قلم ابن رشد في الغالب، ولا مِرَاء في أن هذا التعبير لم يساعِدْ كثيراً على صِيتِ الإلحاد الذي ثَقُلَ عليه في جميع القرون الوسطى ، قال جيل دُو رُوم في كتاب « أغاليط الفلاسفة » (٣٠ : « جَدَّد ابنُ رشد جميعَ أضاليل الفلسفة ، ولكنه أقلُّ أهليةً للمعذرة لحَمْلته على ديننا حملةً أَكُثْرَ مباشرةً ، وإذا عَدَوْتَ أَضاليلَ الفلسفة وَجَدْتَهُ يُذَمُّ لحَمْلَته على جميع الأديان كما يُرَى في الجزء الثاني والجزء الحادى عشر مما بعد الطبيعة حيث يَلُوم شريعة النصارى وشريعة العرب على قولهما بالخُلق من العدم ، وهو يَذُمُّ الأديان فى أول الـكتاب الثالث من الطبيعيات ، وأسوأ من ذلك دعوتُه إيانا ودعوةُ جميع ِ من يَتَعَصَّب لدين بالثَّرْثارين وكثيرى الكلام (١) والخالين من العقل ، وهو يَحْملُ

 <sup>(</sup>١) يوجد كثير من ملوك المسلمين من ينحرفون عن هذا السلوك بعض الأنحراف ، انظر إلى
 دربلو ، مادة طولون .

 <sup>(</sup>۲) انظر إلى مقالة مسيو نقولا في « المراسلة الأدبية ، ٥ من يوليه ١٨٥٧ » ، ويظهر أن أول فكرة لهذه الحكاية من أصل يهودى .

<sup>(</sup>٣) راجع الذيل الثانى وبوسيفيني .Bibl. select جزء ٢ : ١ ، ١٢ ، فصل ٣٦ ومابعده .

<sup>(</sup>٤) عد جيل من السفاهة اتخاذ تعبير الـ Loquentes الذي جعله مترجمو اللاتين في مقابل المتـكلمين (علماء اللاهوت) .

فى الجزء الثامن من الطبيعيات على الأديان أيضاً فيُسَمِّى آراء علماء اللاهوت بالأوهام كما لوكانوا يَتَخَيَّلُونها عن هَوَّى ، لا عن عقل ، ويُلَخِّصُ جيل دو رومُ نظريات ابن رشد الإلحادية بعد صفحتين ، فيُقوِّلُه كلمة : « قد تَكُونِ الشريعة عُينُ المُّهَم وعَيْنَ الشَّهَم وعَيْنَ اللَّهُمَ وعَيْنَ اللَّهُ وقَيْنَ اللَّهُمَ وعَيْنَ اللَّهُ وَيْنَ اللَّهُمَ وعَيْنَ اللَّهُمَ وعَيْنَ اللَّهُمَ وعَيْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَيُعْرَبُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَيُعْرِبُونَ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَ

ويركى أنه ليس من غير سبب ، إذَنْ ، تحميلُ الرأى العامِّ لابن رشد كلة «الدَّجَالين الثلاثة »، ومن النادر في ذلك الزمن اكتسابُ مقارنة الأديان إطار قصة الخواتم الثلاثة الدقيق العميق الديني إلى الغاية ، ومختلف الأديان بخداعها المرعوم ، لا بأصلها الساوى المشترك ، ما يقابلُ بينها ، وهذا الرأى الذي تتَبَع جميع القرن الثالت عشر مِثْلَ حُمْ شاق كان ثمرة الدِّراسات العربية ونتيجة روح البلاط الهُوهِنشتاوُفني ، وهو قد تَفَتَّح عُفلًا من غير أن يَجْرُو أحد على الإقرار به ، وهو مثلُ الإغواء ، مِثْلُ الشيطان ، الحتفي في صميم فؤاد ذلك القرن ، وصارت كلة الدجالين الثلاثة » ، التي اتخذها بعضهم مِثلَ تجديف والتقطها آخرون مِثلَ افتراء ، سلاحاً هائلاً في أيدى المنذيان يحتفظون به دأ ما لإبادة أعدائهم ، فإذا أريد التشنيع على بعض الناس وأن يُجْمَل منه يهودا جديداً في الرأى العام عُزى إليه أنه يقول بوجود ثلاثة دجالين . . . و بقيت الكلمة مِثْلَ أثَرَ جُرْح ، وما أكثر من بوجود ثلاثة دجالين . . . و بقيت الكلمة مِثْلَ أثَر جُرْح ، وما أكثر من

Hic secutus est errores Aristotelis, et cum majort pertinacia defensavit... (۱)
Vituperat legem christianorum et sectam Sarracenorum... Vituperat nos christianos,
د ٤ مسئلة ع asserens nos esse garrulatores et sine ratione nos moventes.
د ك مسئلة ع Direct. Inquis

لا يَعْرُ فُون قُولتيرَ إِلاَّ مَن كُلُمة : « لِنَكْذُب ، لنكذب دائماً » التي نطق بها هذا الرجلُ العظيم ضِمْنَ معنَّى يختلف كُل الاختلاف عن المعنى الذي يُعْزَى إليه ، ولم يَنْشَجيع أعداء الإخوان أن عُدُّوا ناطقين بهذا التجديف (۱) ، ولم يَتَصَوَّرْ خصوم فردريكَ ما هو أصلح من هذا ليَجْعَلُوا من هذا الأمير مبشراً بعدوِّ المسيح (۲) ، وكتب غريغوارُ التاسع يقول : « يُو كَدُ ملكُ الوباء هذا أن العالم كان قد خُدِع بثلاثة دجالين مات اثنان منهم مُكلَّليْن بالمجد على حين عُلِّق يسوعُ على الصليب، وفضلاً عن ذلك فإنه يؤيد جهراً ، أو إنه يَبْلُغ من الكذب ما يَدَّعى معه ، أن من البُله جميع من يعتقدون أن إلها خالقاً للعالم قادراً على كلِّ شيء وُلِدَ من عذراء ، وهو يؤيد الإلحاد القائل إن كلَّ إنسان لا يُعْكِنُ أن يُولَد من غير مخالطة بين رجل وامرأة ، وهو يُضِيفُ إلى هذا قوله إنه لا يَجُوزُ أن يُعْتَقَد إلاَّ ما هو قابت المنامةُ كتاباً فيال العوام ، وكان ابن رشد وفردريكُ الثاني و بيار الڤينيُّ وأرْنُلدُ كتاباً العوام ، وكان ابن رشد وفردريكُ الثاني و بيار الڤينيُّ وأرْنُلدُ

<sup>(</sup>١) ويفترض الأب بارلتا ، القليل التدقيق في أمر التاريخ ، أن فرفوريوس صاحب الفكرة الأولى في المقابلة بين موسى وعيسى ومحمد! انظر إلى Menagiana ، جزء ٤ ، ص ٢٨٦ .

Gaudet se nominari præambulum Antichristi. Gregorii IX Epist. apud (۲)

Labbe, Concil. ، جزء ۱۳ ، مجموعة ۱۱۵۷ ، راجع شریه ، تاریخ تخاصم البابوات وأباطرة

آل السؤاب ، ۲ : ۳۹۳ (طبعة ثانية) .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، كرر الاتهامات نفسها ماتيو باريس ( جزء ٤ ، ص ٤٩٩ و ٢٥ ، ه و ٣٠ ، م Rec. des hist. de Gaules ، جزء ترجة و يلارد \_ بريول ) وألبريك التروافونتني ( ٦٢٣ م ٦٢٣ ) ، ويلاحظ ألبريك أن محمداً نفسه لم يجرؤ قط أن يدعو موسى وعيسى بالشرهين النهمين .

القُلْنُوفَى وبُكَاسُ و بُوج و بيار أَرْ تَنُ ومَكُيا قِلَى وسِنْفُور يَانَ شَنْبِهِ و بُرْنُونَا وَكَنْ اللّه ومُورِه وجُرْ دانُو وكرْ دان و بِرْ نَاردَن أُوشِين وسِرْ قْت وغليوم بُوسْتل وكنيا يَلّا ومُورِه وجُرْ دانُو و برُونُو وسِينُوزا وقانيني واضعين بالتتابع لهذا الكتاب السِّرِّيِّ الذي لم يَرَه أحد (عَفُواً ، لقد أخطأت ، فقد رآه مِرْسِنُ ، ولكن بالعربية !) ولم يُوجَد قط (۱) ، ولا يكادُ العصر ، في الغالب ، يَعْتَرَف نفسه بَسِيًّ آرائه ، وهو يُحب هكذا أن يسترها باسم مستعار يُلقِي عليه لَعَناتِه فيا بعد تَبْرِئة لفصميره ، ولما أراد فليب الجيل أن يَحُط من اعتبار بُو نِيفاسَ الثامنِ وَجَد من يُسْئِد إليه سلسلة من التجديفات موسومة بطابع الدهرية الإلحادية التي كانت قد استُعْمِلَت في تشنيع فردريك الثاني (۲) .

وهذه الطريقة نفسها هي التي اتّخِذت لتكوين أسطورة ابن رشد الملحد ، وذلك أن هذا الزّنديق قال بوجود أديان ثلاثة أحدُها مستحيل وهو النصرانية ، ويُعدّ ثانيها دين الأولاد وهو اليهودية ، وثالثها دين الخنازير ، وهو الإسلام (٦) ، ثم كان كل واحد يُفسِّرُ على أسلوبه ، فيُجْرِى على لسان ابن رشد رأياً لا يَجْرُو على قوله باسمه ، و لِمَ تَكُون النصرانية ديناً مستحيلاً ؟كان يَبْدُو للضمير المزعزع على قوله باسمه ، و لِمَ تَكُون النصرانية ديناً مستحيلاً ؟كان يَبْدُو للضمير المزعزع في ذلك الحين حجر المَشْرة الأكبر ، أى السِّرُ الذي ما انفك العقل المقهور يَصْرُخ أمامه قائلاً : أبعدوا عنى هذه الكاس ! أبعدوا عنى سِرَّ القربان المقدس هـذا! وقد دعا ابن رشد دين النصارى بالدين المستحيل بسبب سِرِّ القربان

<sup>(</sup>١) انظر إلى بحث لامونوا في الـ Menagiana ، جزء ٤ ، ص ٢٨٣ ـ ٣١٢ .

<sup>(</sup>٢) ه . مارتن ، تاریخ فرنسة ، جزء ٦ ، ص ٤٨٥ .

<sup>(</sup>۳) راجع بیل ، ممجم ، مادة : ابن رشد ، تعلیق ه . ، ـــ Menagiana ، جزء ؛ ، ص ۳۷۸ ، ــ بروکر ، جزء ۳ ، ص ۱۰۹ .

المقدس! وبما رُوى أن هذا الكافر دخل كنيسة نصرانية ذات يوم ، فرأى المؤمنين الذين كانوا يقتاتون بإلههم ، فصرَخ قائلاً : « باللقباحة ! أفي العالم مِلّة كثر جنوناً من النصارى الذين بأكلون الرَّبَّ الذي يَعْبُدون ؟ » (1) فمنذ هذه الساعة عَدَلَ هذا الشَّقُ عن الإيمان بأيِّ دين كان ، وقال ساخراً بكلمة بَلْعام (٢) : لا يتمُتْ نفسي موتة الحكاء! » ، ويطُوف آخرون بابن رشد في جميع درجات الإلحاد ، وذلك أنه كان نصرانياً في البُداءة ، ثم صار يهوديًا ، ثم صار مسلماً ، ثم كفر بكلِّ دين (٢) ، هنالك وضع كتاب « الدجالين الثلاثة » ، وجَعل كلُّ واحد ابن رشد ترجُمان ارتيابه و إلحاده ، وقال أناس إنه لا يؤمن بسِرِّ القر بان المقدس ، وقال آخرون إنه لا يؤمن بالشيطان (٤) ، وقال فريق ثالث إنه لا يؤمن بالنار ، وهكذا صار ابن رشد كَبْشَ الفِداء الذي يُحَمِّلُه كلُّ واحد رأية الإ يؤمن بالنار ، وهكذا صار ابن رشد كَبْشَ الفِداء الذي يُحَمِّلُه كلُّ واحد رأية الإ يؤمن والاعتقاد الكاثوليكيّ » (٥) .

وإلى أى زَمَن يُرَدُّ تكوين هـذه الأسطورة الغريبة ؟ لا تَجِدُ لها أثراً

<sup>(</sup>۱) من المحتمل أن كان هنا تذكر لشيشرون : Ecquem tam amentem esse putas, ، او ۳، فصل ۱۹ (۱۹ من المحتمل أن كان هنا تذكر لشيشرون : De nat. Deor ) qui illud quo vescatur Deum credat esse ؟ وكذلك كان فردريك الثانى يدعو سر القربان المقدس بـ truffa ista ( ألبريك ألتروا فونتنى ،

Moriatur anima mea morte justorum (Kum. XIII, 10) (7)

<sup>(</sup>٣) أنطونيو سرموندوس ، خاود النفس ، ص ٢٩ .

<sup>(</sup>٤) نوده ، الدفاع ، ص ٣٢٠ .

ظاهراً في ألبرت ولا في القديس توما ، وعلى العكس تَرَى جيل دو روم وريمُون لُول ودُون سكوت ونقولا إمريك ومُصَوِّرى أَرْكا نية ودو تريني وغادِّى يُقَدِّمون ابن رشد إلينا مِثْلَ أستاذٍ للإلحاد ، وما فَتَى دُون سكوت يَدْعُوه به « هذا الملعون ابن رشد » (۱) ، وكان نعت « المستحيل » الذي كان ابن رشد يُطَبِّقُه على النصرانية مذكوراً في ريمون أول مِثْلَ واحد من تجديفات الرشديين (۲) ، و لِذَا فإن من الراجح أن يَكُون مُعْظَم هذه الأقاصيص قد ظَهَرَ حَوَالَى سنة ، ۱۳۰ (۱) ، ولا مِراء في أنه كان نُصْب عَيْنَي يِتْر ارك ما عُزِي إلى الفيلسوف العربي من حِكم إلحادية حيا تَكلًا عن عزمه على تفنيده، ما عُزِي إلى الفيلسوف العربي من حِكم إلحادية حيا تَكلًا عن عزمه على تفنيده، وذلك بَجَمْهِ تجديفاته (۱) من كل ناحية ، ولا يَذُلُ جِرْسُنُ عليه إلا بالكلمات:

Hélas I comment la prophecie

Voiez en nos temps acomplie,

Quand plustost sunt les motz oïs

Du maleest Averrois,

Qui fu de toute sa puissance

Anemi de nostre créance

Qui eslut vie et mort de beste;

Quar nul ses oreilles ne preste

A oir sarmons de la Bible."

\* أوجين البورپيرى فى مذكرات جمعية الآثار القديمة فى نورمندية ، جزء ٢٠ (١٨٥٣) ، س ٢٣٧ وشارما فى أتينه الفرنسى ، ١٥ من يناير ١٨٥٣ ، ص ٤٧ .

ه ۲ مساله ۱۸ ا ۱۸ ا ۱۸ Sentent. Dist. (۱)

<sup>(</sup>۲) Acta SS، Junii کرده ه م ص ۹۹۷.

<sup>(</sup>٣) تقرأ الأبيات الآتية في القصيدة التي عنوانها « Le Tombel de Chartrose » والتي والتي والتي وسنة ١٣٣٠ وسنة ١٣٣٠ :

<sup>(...,</sup>  $\frac{1}{2}$ ) Collectis undique blasphemiis ejus ( $\xi$ )

« اللعين والنباّح الصَّيَّاح وعدوِّ النصارى المستحرِّ » (۱) ، و يَعْزُو إليه بصراحة أمرَ التجديف على الأديان الثلاثة وسرِّ القربان المقدس (۲) و يَشْرَحُ بِنْقِنُوتُو الإيمُولُ نَشيدَ الجحيم الرابع فيُظْهِرُ دَهَشه من استطاعة دَا نَتِي أَن يَضَع ملحداً مِثْلَ ابن رشد في منزل كريم من غير عقاب شديد ، هذا الملحد الذي كان أكثر الفلاسفة عُجْباً فازدرى جميع الأديان على التساوى وعَدَّ يَسُوعَ أقلَّ الدجالين براعةً مادام قد وُفِق لأن يُصْلَب فقط (۲).

Maledictus iste... Adversarius noster procacissimus. Tract. in Magnificat. (۱) معارضة ، جزء ٤ ، بجوعة ، ١٠١ و ٣٣٨ (أنتڤرين ، ١٧٠٦)

Cognitum est quid latrator iste demens evomuerit adversus leges omnes, (۲) quod malæ sunt, Christiana vero pessima, quæ Deum suum quotidie comedit. (المصدر نفسه ، بحوعة ٤٠٠)

<sup>(</sup>٣) مخطوط المسكتبة الإمبراطورية ٤١٤٦ ، الملحق الفرنسي ، ص ٢٥ ، ــ ويردد الشرح الغفل : ٧٠٠٧ ( المسكتبة الإمبراطورية ) الملاحظات نفسها تقريباً .

## ١٦ - دَوْرُ ابن رشد في التصوير الإيطالي الميطالي القرون الوسطى

وفى التصوير الإيطاليِّ في القرون الوسطى ، على الخصوص ، يتجلَّى شأنُ ابن رشدٍ تَجَلِّيَ إبداعٍ من حيث ظهورُه مُمَّدِّلَ الإلحاد ، وبَلَغ تعليمُ الدُّ ومنيكيين السِّـكُلَاسي من التأثير في جميع ثقافة الزمن العقلية ما اقتبس الفنُّ معه موضوعاتِهِ وأبطالَه ، ويُحْسَبُ تَجْمَعُ سَنْتَا مارْيَا نُو ثِلًّا ، من هــذه الناحية ، أثراً فريداً وُمُجْمَلًا للقديس توما في فنِّ التصوير ، وكان أنْبرُ وجْيُو لُورَ بْن تِّي مفخرةَ المدرسة السِّياَ نِيَّة وعالماً سِكُلَاسِيًّا معاً ، وكانت السِّكُلَلاسيةُ في كلِّ مكان ، وُيمَثِّلُ 'بَقَلْماً كُو ﴿ وَآخِرُونَ يَقُولُونَ بِيثْرُو الأَرْفَيَاتَيُّ ﴾ حلقاتِ العقول العالمية الصوفية وَفْقَ منهاج بطليموس والأريُو پاجي ، وفي پادو يُوحِي علمُ بِيارَ الأَبانُويِّ في التنجيم والأسرار بالتصاوير الجدارية السياوية والتنجيمية في رَدْهة دِلَّارَاجِيُونِهِ وبتصاوير غَرْيَكْتُو في الإِرْميت التي هي أكثرُ غرابةً ، وفي سيانَ يُصَوِّرُ تادِّيُو بُو تُولُو في قصر دِلاسِنْيُورِيا أَكابِرَ فلاسفة القرون القديمة كَا رَسَطُو وَكَاتُونَ الْأَتَيْكِيِّ وَكُورْيُوسَ دَنْتَاتُوسَ ، وَتَجَدُ الفلسفة مَكَانَهَا حتى في فُسَيْفِساءات القبة الواضحة الغامضة ، فيَعْرض هِرْمسُ الثالثُ قضيبَه الذهبيُّ على نصراني ووثني فيَقْبَلانه بالتساوى ، وَتَكُونِ الفضيلةُ جالسةً على جبل وَعْرِ يَرْقَى إليه سقراطُ وقراطيسُ بجُهْد، وَتَتَّبع المدرسةُ البرُوجينيَّة عينَ التقاليد ، أَيْ أَن قدماءِ الفلاسفة هم الذين يَظْهَرُون على جُدُر رَدْهة كَنْبيُو

الپيروزية العجيبة أيضاً ، ويلخص رفائيل جميع أفكار زمانه الفلسفية فى مدرسة أثينة ، وذلك فى زمن عَـدَلَ فن التصوير فيه عن جميع عادات القرون الوسطى .

وكانت الصورة الأولى التي ظَهَرَ ابنُ رشد فيها هي صورة جحيم أندرِه أر كانيا في كُنْهُو سَنْتَا البيزِية التي تَمَّتْ حَوَّ الَيْ سنة ١٣٣٥ (١) ، وكانت مأساة الحياة الأخرى ويوم الحساب وأحوال النفس الثلاث فيا وراء القبر قد غَدت نطاقاً لجميع المبادئ الدينية والفلسفية والشّغرية والمُعجُوية بإيطالية في القرون الوسطى ، وكان لبيزة وفلورنسة وأسير وأرثياتو وبُولُوني و فرار و وادو جحيمُها أو يوم حسابها الزاخر بتعريضات المصور المحلية وخبائته الشخصية ، ولا جِدال في تذكارات دائيتي في جحيم كُنْهُو سائتُو ، ومع ذلك فإنه لا يُمْكِن أن يقال إن أركانيا قصد هناك ، كما صنع مؤخّراً في سَنْتَاماريا نُو قلًا وفي سَنْتَا كر وس ، أن يستنسخ جميع تخطيط دائيتي المُتَّخذ مِثْلَ وَحْي جِغرافيّ في بلد ما وراء القبر، وإذا يستنسخ جميع تخطيط دائيتي المُتَّخذ مِثْلَ وَحْي جِغرافيّ في بلد ما وراء القبر، وإذا يستنسخ جميع آلى حُفُرات يُذَ كُرُّ بالكيدية الإلهية فإن تفيصل الأصناف الجهنمية بعيد من مطابقة أصناف الأليجيري (٢) ، واثنتان من الخفُرات تَشْفَلان أعلى مركز ،

<sup>(</sup>۱) نقشت هذه الصورة الغريبة في أزمنة الطباعة الأولى ، ومن المحتمل أن صلعت لتكون صورة الفواع في أقدم الطبعات المحميدية الإلهية ، مع الكتابة : Ouesto à l'inferno del ، وهذه الصورة المهمة ، لما يرى فيها صنع أركاغنا كما كان قبل أن تناله إصلاحات سلازينو سنة ١٥٣٠ ، توجد في الـ Pisa illustrata لألسندرو الموروناوى (حزء ٢ ، طبعة ٢).

<sup>(</sup>۲) تجد هـذه الفكرة حول الأصناف الجهنمية فى تصويرات جميع الآمم ، انظر إلى الجحيم الروتيني الذى عرضه أجنكور ، تاريخ الفن ، فن التصوير ، لوحة ١٢٠ ، وإلى دارة ياما المعروضة فى لوحة تبتية قديمة بمتحف بورجيا ( يولين السان برتامى ) ، Systema Brahmanicum ( س ١٧٧ ، ولوحة ٣٣ ) .

وقد أُعِدَّنَا للمت كبرين ، والمت كبرون هم الملاحدة ، ويَظْهَرُ أَرْبُوسُ الأول ، ويَتْبَعَه أَنصارُه ، ثم يأتى السَّحَرَةُ والعَرَّافون وعلى رأسهم إريغُون ، ثم يأتى بائعو الأشياء الروحية بثمن زَمَنى ، ولكنه يَلُوح أن حفرة البمين حُفِظَتْ لأَلذَّ الأعذبة ، ويَخرُبج الأبطال الثلاثة الذين يُعَذَّبون فيها من فريق الححكوم عليهم بالهلاك الأبدى (١) ومحد هو أولُ من يأتى مُقَطَّعاً إرْباً إرْباً إرْباً مسلوحاً وهو حَى من يُعلَهُمُ الشخص أعضائه على مرأى منه ، ثم يأتى الدجالُ مسلوحاً وهو حَى من مَم يَظْهَرُ الشخص الثالث مُلقى على الأرض ومضغوطاً بَطَاوى حيةٍ ومُمَيِّزاً بعامته ولحيته الطويلة ، وهذا هو ابن رشد (٣) .

وهكذا فإن محمداً والدجَّالَ وابنَ رشد هم الرجالُ الثلاثة الذين أطلق عليهم المعبرُ عن آراء زمانه ، أرْ كا نيا ، كلَّ شناعة وكفر ، ومما يجب ذكرُه أن دانتي لم يَرَ في محمد عيرَ عاملِ انفصال ولم يَرَ في الإسلام غيرَ فرقة آر يوسية (<sup>3)</sup> ، ومن الواضح

<sup>(</sup>١) من الكتابات ما لا يدع أقل شبهة حول الأشخاص الذين أراد المصور عرضهم .

<sup>(</sup>٢ كان محمد يظهر في زجاج سنت شاپل في القرن الثالث عشر ، ديدرون ، حوليات الآثار ، ٢٠٧ - ٣٠٨ .

<sup>(</sup>٤) الجحيم ، نشيد ٢٨ : ٢ ، -- أوزانام ، دانتي ، ص ١٨٩ .

<sup>«</sup> Qui fuit hæresiarcha, potentior Arrio. »

<sup>(</sup>قصسیدة حول انتصار الپیزان ، إدیل المریلی ، أشعار شعبیة لاتینیة ، جزء ۲ : ۱۸٤۷ ، س ۷۶۷ ) ، — « Unde verius hæretici quam Sarraceni nominari deberent » — ، (۲٤۷ ) ، (۲٤۷ ) ، — کولاست ، Hist. damiatina, apud Eccard, Corpus hist. med. œvi ، مسکولاست ، ۱۱۳۷ ) ، راجع جاك القتریا کوی ، طبعة بونغار ، ۱ ، ۳ ، ص ۱۱۳۷ .

أَن يُمَثِّلُ ابنُ رشد بجانب النبيِّ المخادع ذاك الملحدَ الْمَجَدِّف، ذاك الذي شَمَلَ ضِمْنَ إِهَانَةٍ مُثَلَّقَةٍ دِينَ كُلِّ مِن موسى وعيسى ومحمد .

وليس هـذا الدورُ من عادة دا نتي مطلقاً كما يُرَى ، وذلك أن دانتى وَضَعَ الفيلسوف العربيَّ ، عن تسامح واضح ، ومع كثرة مكافحته بشدة ، فى بقعة من السلام والسكون السَّوْداوى بين أولئك العظاء (١) ، وهنا ، على العكس ، عاد ابن رشد لا يكون رفيق عذاب الدجال ، ولا رَيْبَ فى أن عَيْنَ الأمركان يوجد فى جعيات أخرى لعَيْن الدَّوْر ، ومن ذلك أن كنيسة سان يِتْرُون ببُولُونِي تَعْرِضُ فى بيَعِها مُرَ كَبًا مَعْزُوًّا إلى بُوفَ لَمَا كُو وكثيرَ المشابهة إلى ما فى كُنْپُو سَنْتُو، (٢) وكان من شِدَّة انتباه فُضُولى عندما فحصت عذه الصورة أن رأيت فيها رسم عمله من وكان من شدَّة انتباه فُضُولى عندما فحصت عده الصورة أن رأيت فيها رسم عمله من أول حرف من اسم ابن رشد ضَبطًا ، ولكننى ، وقد أحضرت سُلمًا لأَفْحَصَ أثرَ الحروف المطموسة عن كثب ، وجدت كلة الزِّ نديق (١) .

ولم يكن دَوْرُ ابن رشدٍ أقلَّ ظهوراً في صنف آخرَ من المركَبات التي أوحى اللهُ ومنيكانُ بها ، أي في « مخاصات القديس توماً » التي لاح الشارح فيها بين

Spiriti magni, (1)

Che di vedereli in me stesso n'esalto.

<sup>(</sup>۲) یری فی متحف بولونی استنساخ صادق، ولسکن مصغر جداً ، عن تصویر سان پترون الجداری ، ویغزی هذا الاستنساخ إلی بوفا لما کو أیضاً .

<sup>(</sup>۳) وفى الجانب يوجد شخص آخر اسمه نقولا ... وهو رئيس إلحاد النقولاويين الذى خلط بينه وبين محمد فى القرون الوسطى ، راجع بيل ، مادة : محمد ، تعليق ١٠ .

المَلَاحِدة المتقلبين تحت قَدَى الأستاذ السِّكُلَاسى ، فني كنيسة القديسة كَيْرِينَة بِيرة الزاهية بالقديس توما ، و بجابب الكرسى الذى كان هذا العالم الملائكي يُدرَّس منه ، كما يقال ، يُوجَدُ أطرف أثر لهذا الموضوع العزيز كثيراً على مدرستى يُدرَّس منه ، كما يقال ، يُوجَدُ أطرف أثر لهذا الموضوع العزيز كثيراً على مدرستى بيزة وفلورنسة (۱) ، وتُعدَّ هذه الصورة ، التى نتسكلم عنها والتى هى من صُنع فر نسست كُو تريني وتم أمرُها حَوالَى سنة ١٣٤٠ (٢) ، من أهم صور القرن الرابع عشر ، ويركى في مركز هذه اللوحة ، و بين حُزْمَة من النُّور ، ظهور وأس القديس توما على نِسَب كبيرة مطابقاً كلَّ المطابقة للمثال الذى استنسخه أنجليكو الفيزولي القديس توما على نِسَب كبيرة مطابقاً كلَّ المطابقة للمثال الذى استنسخه أنجيليكو الفيزولي بين عبد حين ، حتى إن قُزَارى يَزْعُم أن الإخوة الواعظين بييزة أتَوْا إلى تريني بصورة القديس توما التي كانت في دَيْر فوسَّانُو وَا حيث مات سنة ١٢٧٤ ، وذاك هو الأخ الصالح توما ، وتلك هي بقرة صقِلِيّة الصامتة ، مع الاجترار من مُجْمَله ، هو الأخ الصالح توما ، وتلك هي بقرة صقِلِيّة الصامتة ، مع الاجترار من مُجْمَله ، وفي أعلى اللوحة يُركى الرَّب ، الذى هو منبع كلِّ نُور ، والمحاط بالملائكة ، وفي أعلى اللوحة يُركى الرَّب ، الذى هو منبع كلِّ نُور ، والمحاط بالملائكة ،

يَنْشُر أَشْعَتُهُ عَلَى موسى والإنجيليين والقديس بولس السابحين في السُّحُب، وينعكس جميع ُ هذه الأشعة على حِبين القديس توما الذي يَتَلَقَّى ثلاثةَ أشعة من الرَّبِّ مباشرةً ، ويُرَى فى جانِمَي اللوحة ، وتحت رأس العالم الملائكيِّ المتألِّق بقليل ، أفلاطون وأرسطو، ويَبدُو أفلاطونُ مُمْسكا كتابَ طِياوْس، ويَبدُو أرسطو ممسكاً كتابَ الخلُقيات، ويَرْ تفع من كلا الكتابين حبل من ذهب نحو وجه القديس توما حيث يَخْتلط بأمواج النور الإلهٰيّ الآني من الأعلى ، و يَظْهَرُ القديس توماجالسَّاعلي كرسِيِّه ُمُسِكاً مُجَلَّداً من الكتاب المقدَّس وهو مفتوحٌ على الكلمة : « فمُ الجاهل مَهْلَكَةٌ له وشَفَتاه شَرَكُ لنفسه » ( سِفْرُ الأمثال ١٨ : ٧ )(١) ، وقد بُسِطَتْ كُتُبُهُ الكثيرة على ركبتيه ، كما أن رأس القِدِّيس بَدَا نقطةَ التقاء لجميع الأشعة الساطعة الآتية من الرَّبِّ ومن موسى والإنجيليين والقديس بولس وأفلاطون وأرسطو، وكما أن كتبُّه الضَّخْمة بَدَتْ نقطةَ انطلاقِ لسلسلةٍ أخرى من الأشعة التي تنتشر على جميع علماء الكنيسة المتجمعين على رِجْلَيْه (٢) من الجهتين ، و يَلُوحُ شُرُودُ شُعَاعٍ واحد على رَجُلٍ منعزل في مقابل اللوحة منقلب على قَدَمَي القديس توما ، فهذا الرجلُ

<sup>(</sup>١) هذه السكلمات مي أولى كلمات الـ Summa contra gentiles

<sup>(</sup>٣) هنا أكبر خطأ صدر عن معظم الذين وصفوا هذه اللوحة ، فهما يكن من غرابة فى رؤية القديس توما وهو ينير علماء الكنيسة فإن مما لا شك فيه أن يصدر القديس ما ينطلق عن الركبتين من الأشعة ، ومن الوهم افتراض مسيو روزينى ، من ناحية أخرى ، أن أفلاطون وأرسطو يصدران عن القديس توما ، وذلك لأن جميع أشعة الرأس تلتق ، ومما تجب ملاحظته أيضاً أن الشعاع الذى يقرع الشعرح الأكبر ليس شعاعاً منيراً ، بل تأنيب وتفنيد ، والذى يثبت ذلك كون إلى الشعاع يقرع ظهر الشعرح الأكبر على حين ترى جميع الأشعة الأخرى تنطلق من الكتاب المفتوح مواجهة .

الملحد الذى تزدريه كتب العالم هو ابن رشد (١) ، وهو هناك فى وَضْع تأَمُّلِي قَائْم على الغَطْرَسة ، فَينْهِض على مِرْ فَقه بعناء هأنجاً ساخطاً مِثْلَ عاص على شاكلته ، مُشاَق لله والناس ، و يَظْهَرُ شرحُه الأكبرُ مفتوحاً بجانبه ، ولكن مع انقلاب على وجهه ومِثْلَ مثقوبِ بالشعاع الصادر عن القديس توما .

تلك هى اللوحة التى انتهت إلينا سالمة مع مرور خمسة قرون عليها ، والتى يُمْكِنُ أَن تُدْعَى بِالأَثْرِ الأَكْثَرِ ما فى القرون الوسطى من تصوير فلسفى أصالةً ، وذلك لو لم يُبْدع الفنُ والدينُ والعِلْم واللهوُ سَنْتاً ماريا نُو قِلاَّ التى هى خلاصةْ فاتنة للحياة الفلورَنسية مع ذِكْرَياتها الشعرية والفنية والعلمية الظريفة .

وهنا ، أيضاً ، نُبْصِرُ ابنَ رشدٍ ، بين پَنْبِنِياً ومَرْسِيل فِيشِين وجِينِقْرا دو بِنْشَى وساقُو نَارُولَ ، وهو يُضَحَّى به نَصْراً للقديسَ توما ، وإن سَنْتا مارِيا نُو قِلاً كنيسة دُومِنِيكِيَّة وأشهر أثر يَنِمُ على النفوذ الذي مارسه الدُّ ومِنِيكِيُّون في فلورنسة حتى اليوم الذي انتهوا فيه إلى الحلمُم بفر اجيرُو لامو و بدُومِنيكُو دا پشيا ، وهذا الفَوْزُ لمنظَّمة سان دُومِنيك هو ما قام تادِّيُو غَدِّى وسيمون مِمِّى دا پشيا ، وهذا الفَوْزُ لمنظَّمة سان دُومِنيك هو ما قام تادِّيُو غَدِّى وسيمون مِمِّى بعَرْضه في رَدْهـة الرُّهبان المالاصقة للكنيسة والمعروفة باسم كا يِلُّونِي دِغْلِي سَبِغْنُولِي (٢) .

<sup>(</sup>١) كتب اسمه ( ابن رشد ) بجانبه .

<sup>(</sup>۲) قام غادی ، فیما بین ۱۳۳۷ و ۱۳۶۰ ، بالتصویر الجداری الذی یظهر ابن رشد فیه ، أی بعد بضم سنین من الزمن الذی صور أرکاغنا فیه الشارح فی کنیوسانتو ، ومن المحتمل أن یکون قد قام بذلك فی ذات السنة التی صورت فیها لوحة ترینی بییزة ، وقد استنسخ مسیو روزینی تصاویر مبمی وغادی الجداریة فی بیعة الإسپان ، وذلك فی اللوحات التی تلازم تاریخه عن فن التصویر الإیطالی ( travola ) ، انظر إلی المتن ، جزء ۲ ، ص ۱۹۸ و وما بعدها ، اتا و ازاری ، جزء ۲ ، ص ۱۹۸ ، ص ۱۳۹ من التن ، س التصویر ، لوحة ۱۲۲ ، ص ۱۳۸ من المتن ، س جدول اللوحات ، وجدول ۳ من المتن ، س أنبیر ، الرحلة الدانتیة ، ص ۲۳۸ ، قالیری ،

وحَول الكنيسة العامة المُمَثَلَة بنستا ماريا دِلِ فَلُور يُصَوِّرُ سيابو وجيُونَو وَارْنُلْفُو و بِثرارُك ولورا ولافيامِتًا، الذين صاروا رموزاً كبياتْريس ، خصائص الكنيسة الحجاهدة ، ويُرَى عند قدّمَى البابا قطيع من الكافرين ، ويقوم بحراسته كابان ممثّلان لمنظّمة سان دُومِنيك ، ويَهْجُم على القطيع ذئابُ (الملاحدة) ، بيد أن كلاب الرّبِ المُبرُ قَشين بالأسود والأبيض (وهما لونا الدُّومنيكان) تفتر سها بأسناب البيض ، وصُوِّر بجانب تَعَقَّب الملاحدة أثرُ الوعظ الأكثر سلاماً ، وذلك أن الملاحدة ، بعد أن خصَمُوا وعُلبُوا ، رَكَعُوا ومَزَّ قُوا كُنبَهِم تائبين ، ويسُودُ هدُوه الكنيسة المنتصرة فوق الكنيسة المجاهدة ، وتر تَقِي النَّفْسُ هناك بالندر يج ممثّلة بصبي تَجُرُّه امرأة بيده ، ويتَجَلَّى مَجْدُ السماء ومسارُها فوق ذلك .

ورَسَمَ مِنِّى فَى هذه الصورة الجدارية العجيبة أنصر سان دُومِنِيكَ اللاهوتي ، وحاول غَدِّى أَن يُصَوِّر أَصْرَ منظَّمته الفلسفي بسلطة القديس توما البالغة ، ويَشْفَلُ العالِمُ الملائكي مركز اللوحة ، ويُشْرِف كرسيّه على جميع الكراسي ، ويجْلِسُ حَوْلَه جمع مركز اللوحة ، مؤلّف من عشرة وجوه من العهد القديم والعهد الجديد ، وهم موسى و إشعياء وسليانُ والملكُ داود وأيوبُ والإنجيليون والقديس بولس ، ويُرَى عند قدّمَيْه ، وفي القسم الأمامي ، مع عدم أهلية للظهور في جَوْقة كريمة كتلك، زنادقة شحقَهم ، وهم آريوس سايليوسُ وابنُ رشد وغيرها الغائصون في ضَرْب من الأحلام الفظيعة ، وذلك مِثْلُ أناس ساخطين على الحقيقة فلا يُزيل التفنيدُ صَلَقَهم ، و يُمَازُ ابن رشد بالعامة كريم على المحققة فلا يُزيل التفنيدُ صَلَقَهم ، و يُمَازُ ابن ساخطين على الحقيقة فلا يُزيل التفنيدُ صَلَقَهم ، ويُمازُ ابن معلى المحقيقة والعلوم المقدسة السبعة ، وذلك مع ممثل المن معلى الدنيا السبعة والعلوم المقدسة السبعة ، وذلك مع ممثل

كلّ منها ، أى النحو و پرسيان ، والخطابة وشيشرون ، والجدّل وزِنُون ، والموسيقا وتُبَكَّكا ئين ، والفلك وأ تلاس ، والهندسة وأقليدس ، والحساب وأبراهام مُمْسِكا الجدول ، ثم قانون جُستنيان المدنى ، وقانون كيليان الخامس الكنسى ، وعلم اللاهوت العملى و پيار لُنبار ، وعلم اللاهوت النظرى والقدِّيس دِنى الأريو باجى، و بُويس وعلم اللاهوت البرهاني مع مُثَلَّيه (الممثل لحدود القياس المنطقي الثلاثة ) ، والقديس يوحنا الدمشقي وعلم اللاهوت التأميل ، والقديس أوغُستن وعلم اللاهوت السَّكُلا سِي حاملاً بيده قَوْسَ الجِدال (١) .

وهذا هو المر كبُ العظيم الذي استطاع غَدِّى أن يَجْمَع فيه بمهارة عجيبة جميع أفكار عصره الفلسفية ، و يَحْتفظ ابنُ رشد بدَوْره فيه ، أَى يُمَثِّلُ اللَّهِ فيه كما في كلِّ مكان ، أى الرجل السيء التفكير المُكَبْكَب بصرامة السِّكَالسِيّة وأَرْتُدُ كُسِيَّة المدرسة الدُّومنيكية ، ومع ذلك فإن جهادَ القديس توما في مدرسة ييزة دام زمناً طويلاً أيضاً ، وذلك أننا نَجِدُ ، بعد تريني وغَدِّى بأكثر من قرن ، وحين نهوض ييزة من بلاياها ، عَيْنَ المُوضوع تحت ريشة مُزيِّن كُنْهُو سَنْتُو الفاتن : بِنُوزُ و غُزُّ ولي ، واليوم تَجِدُ هذه اللوحة في مُتْحَفَ اللوڤر (٢) بعد أن كانت موضوعة في كنيسة ييزة خَلْفَ كرسيِّ الأَسْقُف ، ومن اللوڤر ومن اللوڤر ومن المُشْف ، ومن

<sup>(</sup>۱) وفى تصوير جدارى اكتشف حديثاً فى پوى ، ويمثل الفنون السبعة على السواء ، ترى المنطق بمسكا بيده ضبا أو عقرباً ، وفى لوحة لأنجليكو تراه بمسكا ثعبانين يفترس احدها الآخر ، وقابلوا تصاوير بماثلة ترى فى پالما على قبر ريمون لول ، وكانت قد استنسخت من قبل البلنديين ( ٣٠٠ من يونيه ) .

<sup>(</sup>۲) وهى اللوحة الثانية التى ترى على الشمال حين الدخول فى الرواق الكبير ، رقم ٢٣٣ ، وهى منقوشة فى روزينى ، لوحة ٢٠٥ ، واللوحة على خشب مصمغ ، وكان يتألف منها مصراع خزانة ، انظر إلى قازارى ، جزء ٤ ، ص ١٨٨ ، روزينى ، جزء ٣ ، ص ١٦ ، ويبلغ أمر لوحة پاريس من الابتعاد عن طراز غوزولى ومن قلة الاستحقاق لصيغ الإعجاب التى يستعملها قازارى مايحاول معه أن يعتقد أنها استبدلت بالأصل .

الواضح أن غُزُّ ولِّى قَصَدَ استنساخَ رسم ِ لوحة تريني حَرْفيًّا ، لِما نَرَى من تطابق الترتيب والممثّلين ، أَى كُونِ القديس توما فى المركز وكون كُتبِه على رُكْبَدَيْه ، ووجود كتاب مفتوح على هـذا التهديد الهائل القائل : « شفتاى تحتقر الكافر » (۱) ، وكون يَسُوعَ والإنجليين وموسى والقديس بولس فى الأعلى ، وكون أفلاطون وأرسطو فى الجانبين ، وكون البابا والعلماء المستنيرين بالقديس توما (۱) فى مكان تحت ذاك ، ووجود رجل مُسْتَلْق عند قدميه وهو يَتَصَفَّح كتابًا ضخمًا يُقْرَأُ عليه : « يأتى بأسباب لاحَد الله على المنافق كتاب أرسطو الأول » .

ومن العنعنات الثابتة حتى الآن أن يُرَى غليومُ السَّنْتَمُورِى فَى الشخص المقلوب الذي يلوح أن القديس توما يَدْفَعُه خارجَ رسم اللوحة ، والواقعُ أننا رأينا ان غليوم يُمثَلُ في أسطورة القديس توما دَوْراً بماثلاً لدَوْر ابن رشد ، وأنه ضُحِّى به في سبيل فَوْزِ العالم الدُّومنيكيُّ كَا ضُحِّى ابن رشد ، وإن من الثابت ، مع ذلك ، أنه كان من مقاصد المصوِّر أن يَعْرِض في القسم الأسفل من لوحته مع ذلك ، أنه كان من مقاصد المصوِّر أن يَعْرِض في القسم الأسفل من لوحته مَجْمَعَ أَنَهُ كِان مِن مقاصد المرابع في سنة ١٢٥٦ والذي حُكِمَ فيه على مذهب جامعة باريس حَوْل الزهد الرُّهباني ، وإذا عَدَوْتَ العالِمَ الملائكيُّ مذهب جامعة باريس حَوْل الزهد الرُّهباني ، وإذا عَدَوْتَ العالِمَ الملائكيُّ

<sup>(</sup>۱) ويقرأ على الصفحة الأخرى من الكتاب المتعارف الاسمى: Multitudinis usum ، ويقرأ على جانبى in rebus nominandis sequendum philosophi censent communiter Vere hic est tumen Ecclesice. Hic adinvenit omnem viam disciplince: القديس توما : ويوكد لى شخص شاهد لوحة تريني منذ ظهور طبعة هذا الكتاب الأولى أنها تعرض عين الكتابات التي تعرضها لوحة غوزولى ، ولكن مع المحائها تقريباً .

 <sup>(</sup>۲) عدل غوزولى عن خيوط الذهب التي تعرض في لوحة تريني سير أشعة النور والتي تمنح
 لوحته طابعاً خاصاً •

وَجَدْتَ الْأَشْخَاصِ الذين ظَهَرُوا فيها هم سان بُونَا قَنْتُور وجان دِيزُرسين وهُوغ السَّنْشِيرِى وألبرت الكبير وهُو بر°ت الرُّومَنِيِّ (١) ، ومع ذلك فإن مقابلة ما بين تصاویر پیزَة وفلورنسة التی تـكلمتُ عنهـا آنفاً لا تُبیحان ، كما یَلُوح لی ، أَن يُشَكَّ ، هنا أيضاً ، في أن الملعون هو ابنرشد ، وذلك ، أولاً ، أن بَطَل غُزُّ و لِي هو ، كابن رشد تريني ، كُثُّ اللحية ، لابسُ عِمامةً وحِذاءً على الزِّيِّ القرطبيُّ ، ويشابه الحجلَّدُ الضخم الذي يَحْمِلُ بين يديه شرحَه الأكبرأ كثر من مشابهته كُتُب غليومَ السَّنْتَمُورِيِّ ، وفضلاً عن ذلك فإن من الواضح أن غُزُّولي لَمْ يَخْضَعُ فِي هَذَهُ اللَّوحَةَ لأَى ِّ إلهامِ ناطق، و إنما قَصَدَ تقليد لوحة تريني مع بعض الفروق ، وكيف رُيْفَتَرَضُ تغييرُه عَنْعَنَاتٍ لم يَكُن عنده معناها الابتدائيُّ وأنه · أدخل إلى أثره بطلاً غريباً عن مدرسة بيزَة تماماً فيحتمل أنه كان لا يَعْرِفه ؟ ثم إن مما يُزِيل كلَّ شكِّ كُون عليوم السَّنْتَمُوري يظهر في القسم الأسفل من اللوحة ، لا على الزِّيِّ اليهوديِّ الشرق ، بل وَفْقَ مَظْهِرٍ يلائم أحدَ علماء جامعة بار یس (۲) .

وما أصلُ هذا الموضوع الذى احتفظتْ به مدرستا بِيزة وفلورنسة زمناً طويلاً ؟. لقد افْتُرِض أَن غَدِّى لم يَصْنَع فى فنِّ التصوير غيرَ تحقيقه فى سَنْتاً ماريا نُو فِلَّا ما تَلَقَّاهُمن فرَا دُومِنِيكُوكَهَلُكاً من أَفكار ، وإذا ما نُظِرَ إلى تمثيل ابن رشد لِعَيْنِ الدَّوْر فى ثلاث لوحات وُضِعَتْ حَوْل عَيْن النقطة وفى عَيْن السَّنَة تقريباً

<sup>(</sup>١) انظر إلى فائمة لوحات اللوڤر ، المدرسة الإيطالية ، لمسيو فيلو ، ص ٨٦ .

<sup>(</sup>۲) لونفپریه ، فی معبد أتنسه الفرنسی ، ۱۸۵۳ ، ص ۱۲۱ ، وفی حولیة جمعیة عادیات فرنسة ، ۱۸۵۳ ، ص ۱۲۹ ، وفق صحن للأقداح فی السربون ، علی رأس الآثار ، ( قسطنسیا ، ۱۲۲۰ ) .

(من ١٣٣٥ إلى ١٣٤٠) (١) لم يساور نا شك في كون أر كفناً وتريني وغد قد استَنبَطُوا إلهامَهم من عَيْنِ المصدر ، والواقع أن من الممكن تعيين هذا المصدر بالضبط ، وهده هي أسطورة غليوم الطّقوي ، وبما يُذ كر أن غليوم وَضَع ابن بالضبط ، وهده هي أسطورة غليوم الطّقوي ، وبما يُذ كر أن غليوم وَضَع ابن رشد في الصف الأول عند ما عَد الملاحدة الذين قهر هم القديس توما ، وكان المصورة رون يَتلَقّون من الرهبان كُر اساً مرسوماً فيه تصميم المر كب مع الأبطال الذي يجب أن يَظهر وا فيه ، ولم يتكن هذا النسيج المخطوط غير استنساخ الله سطورة الدارجة (٢) ، وكان إعلان قداسة القديس توما الذي تم سنة ١٣٢٣ ، وكان لغليوم الطّقوي نصيب كبير فيه ، قد وَجّه النظر إلى هذه الناحية بقوة (٢) ، ولان لغليوم الطّقوي نصيب كبير فيه ، قد وَجّه النظر إلى هذه الناحية بقوة (٢) ، عامل الدّور الذي يُمَثّلُه ابن رشد في ولذا لا أتردّه في عَدِّى أسطورة غليوم أصل الدّور الذي يُمَثّلُه ابن رشد في عادلات القديس توما ، وأما مكانه في جميم أن كفنا فإن من المحتمل ألا يَكون و يُون لُولُ الذي أقام بييزة مرتين والذي أتم فيها « الفن المختصر » (٤) غريباً عن هذه الفكرة .

وعادت شخصية ُ ابن رشد لا تكون مألوفة ً لدى للصور بن الإيطاليين في القرن السادس عشر ، ومن الخطأ أن أر يدت رؤيتُه في مدرسة رفائيل الأَ ثَيِنيَّة ، أجَل ،

<sup>(</sup>۱) وتعرض لوحة أخرى ببيزة ، لجتودى جاكوپو الذى هو واحد من آخر مصورى المدرسة البيزية ، جدال القديس توما حول سر التجسد ، ( روزينى ، جزء ۲ ، ص ۱۸۱ ) ، وقد تعذر على أن أرى ذلك ، ولا أستطيع أن أقول إن ابن رشد يظهر فى ذلك .

 <sup>(</sup>۲) انظر إلى نموذج من هذه الحراريس نشره مسيو فليب غنيارد ( مذكرات زود بها المصورون وشى س . أوربن تروا ، ۱۸۰۱ ) .

<sup>(</sup>۳) Acta SS. Martii مجزء ۱ ، س ۳۶۳ وما بعدها .

<sup>.</sup> ٦٤٨ ــ ٦٤٧ جزء ه ، ص ٦٤٧ ــ ٨cta SS. Juni (٤)

إِن البطل المُعمَّ المنحني لينظر إلى جَدُول فيناغُورس هو عربيُّ ، ولكن الذي يَظْهَرُ هو أَن رفائيلَ قَصَدَ بهذا كَوْن العرب قد اقتبسوا من اليونان رياضياتهم أو فلسفتهم (١) ، وقد كان رفائيلُ من اتساع الثَّقافة ما لا يَرْ بطُ معه ابن رشد بفيثاغورس أكثرَ مما بأرسطو ، ومهما يَكُن من أمر فإن دَوْرَة الأفكار التي عَرَضها رفائيلُ في هذا المُرَ كَب العجيب لا علاقة لها بالفلسفة السِّكُلاسية أو الرُّشدية ، ولا غَرْ و ، فقد أ بصر فون أرسطو مؤلف أخلُقيات ، وإذا ما وجبت أن أفلاطون مؤلف طياؤس وأن أرسطو مؤلف أخلُقيات ، وإذا ما وجبت الإشارة إلى المدرسة التي اقتبس المصور المنقطع النظير منها موضوع تصويره الجداري وتصميمه ذَهب الذهن إلى مَرْسِيل فيشين أ كثر مما إلى سواه .

<sup>(</sup>۱) انظر إلى پساڤان ، Rafael von Urbino ، ص ۱۵۰ ، تعليق ، ۳ ؛ ۱۶ ؛ ترندلنبرغ ، Beschreibung der ، معليق ، ۳ ؛ ۱۶ ؛ ترندلنبرغ ، Rafaels Schule von Athen ( برلين ۱۸٤۳ ) ؛ پلانتر ، وبونسن ، Stadt Rom ؛ أ . غرويه ، رسالة عن تصاوير رفائيل الجدارية ، ص ۹۲ ، ولا يعرف بلورى أى عنعنات حول هذا الموضوع ، وأرى أن مسيو لونغنا ، في عنعناته الإيطالية حول حياة رفائيل لمسيو كاترمير الكوينسي ، كان أول من سمى ابن رشد.

## ١٧ – اختيارُ الشرحِ الأكبرِ العامُ

وهكذا فإن ابنَ رشدٍ في الفلسفة السِّكُلاَسية 'يَقَرِّر شخصيةً مضاعفة ، فمن جهةٍ تَرَى ابنَ رشد الواضعَ للشرحِ الأكبر، ومُفَسِّرَ الفيلسوف بالدرجة الأولى، والمحترمَ حتى لَدَى من يناهضونه ، ومن جهة أخرى تَرَى ابنَ رشد ِ كَنْبُوسَنْتُو الذى هو مُجَدِّفٌ على الأديان وأبو الزنادقة ، وقد يَظْهَرُ أولَ وهلة أن من الغريب في عصر الإيمان الْمُطْلَق أَلَّا يتنافى هذان الفَصْلان فيَــَكُون الرجلُ نَفْسُهُ أستاذَ المدارس الكاثوليكية الكلاسي والمبشر بالدَّجَّال ، ولكن القرون الوسطى كانت ، كما لاحظنا سابقاً ، تَجِدُ من الطبيعيِّ أن نَطْلُب دروساً في الفلسفة ممن كان يُلزِمها دينُهُ الألحكُم عليهم بالهلاك الأبدى ، وما بين الفلسفة والوحى من فَرْق عميق كان رُيقَرَّر تَرَك مجالاً للاعتقاد بأن المشركين استطاعوا أن يَفُوقوا النصارى في العلوم الطبيعيـة ، ولا يَنْبَغِي للمؤرخ أن يُدْهَشَ بعد ذلك من وجود أساقفة ، ومن وجود أحد البابوات أيضاً ، يُتيتُون دراستهم في مدرسة طُلَيْطِلَة كما أنه لا ينبغي للعالِم الأثريُّ أن يَحَارَ من مشاهدته في ذخائر القرون الوسطى زخارفَ كنسيةً مصنوعةً من نسائجَ عربيةٍ ومَـكُسُوَّةً بأحكام من القرآن.

وصارت حُجَّةُ الشرح مطلقةً لا جِـدالَ فيها فى القرن الرابعَ عشرَ على الخصوص، ويَظَلُ ابنُ رشدٍ فى القرن الثالثَ عشرَ تحت ابن سينا لدى الرأى العامّ، ولَمَّا أَحْصَى هُنْبِرْتُ البرُلِّئُ فى سنة ١٢٩١ فريقَ الشارحين لِيَضَعَهم

فى مَعْرِضه عما بعد الطبيعة لم بَجْعَل ابن رشد فى غير الصف الرابع ، وعلى العكس عُد ابن رشد فى أثناء القرن الرابع عشر والقرن الخامس عشر أول شارح والوحيد الذى يُسْتَنْسَخ والوحيد الذى يُدْ كُر ، و يَعَدُّه بترار لكُ أول شارح والوحيد الذى يُشرَخ جميع كُتب مؤلِّف قديم (٢) ، وعَدَّه يَتْرزِّى أبا جميع والوحيد الذى عرفته القرون الوسطى (٣) ، وحيما عزم لويس السِّكُلاسية والشارح الوحيد الذى عرفته القرون الوسطى (٣) ، وحيما عزم لويس الحادى عشر ، فى سنة ١٤٧٣ ، على تنظيم النعليم الفلسني كان المذهب الذى الحوي به هو مذهب أرسطو وشارحه ابن رشد ، هذا المذهب الذى اعْتُرف ، أوصى به هو مذهب أرسطو وشارحه ابن رشد ، وروى پيار الأيّي أن كرِسْتُوف منذ زمن طويل ، بأنه سليم مفرون (١٤ ، وروى پيار الأيّي أن كرِسْتُوف منذ زمن طويل ، بأنه سليم مفرون (١٤ ، وروى پيار الأيّي أن كرِسْتُوف مؤلَّذ من هايتي (أكتو بر ١٤٩٨) أن ابن رشد هو أحد المؤلفين الذين جَعَلُوه يَدَنَبًا بوجود عالم عديد (٥) .

وليس من غيرِ مشقة وصولُنا إلى معرفة الرشديين فى القرنِ الثالثَ عشرَكَا أَمْكَنَتْ ملاحظتُهُ، وماكان من تفنيدات المدرسة الدُّومنيكية وصَوْلاتِ ريمون لول كَشَفَ لنا وحدَه عن وجودهم ، ومن المتعذر تعيينُنا بالاسم واحداً من الأسانذة

<sup>(</sup>١) تاريخ الأدب الفرنسي ، جزء ٢١ ، ص ٨٨ و ٨٩ .

<sup>.</sup> ۲۰۵۳ معارضة ، جزء ۲ ، ص ۵۰۰۳ . De sui ipsius et mult. ignor. (۲)

<sup>(</sup>٣) النقاش المشائى ، جزء ١ ، ١ : ١٣ ، ص ١٠٦ ( ڤنسيا ، ١٠٧١ ) .

Statuimus et edicimus quod Aristotelis doctrina ejusque commentatoris (1)
Averroys... aliorumque realium doctorum. quorum doctrina retroactis temporibus sana securaque comperta est, tam in sacræ theologiæ quam artium facultatibus, deinceps more consueto legatur, doceatur, dogmatizetur, discatur et intimetur.

حماسیم ملوك فرنسة ، جزء ۱۷ ، ص ۲۱۰ ، — راجع دوبولای ، جزء ه ، ص ۷۰۸ . .

الذين كانوا يقرُّون بهذه المذاهب، وعاد الأمرُ لا يكُون هكذا في القرن الرابع عشر في هذا القرن نَجِدُ مدرسة تَحْمِلُ ، مع الحزْم ، اسم ابن رشد مثل عَلَم، وتَعْرِض هذه الزمرةُ الفلسفية ، التي يجب عَدُّها سابقة طبيعية لمدرسة يادو ، من الخصائص ما هو مُقرَّر بما في الحكفاية ، أي استبدال شرح ابن رشد مثل مَثْن للدروس برسائل أرسطو ، وأسئلة لا تُحْصَى حَوْل النفس والعقل ، وأسلوب مُجَرَّد متحدليق مستغلق (١) .

والكر ملي يوحنا البَكُنترُو پي ( المتوفى سنة ١٣٤٦ ) هو أبرز رجال هذه المدرسة ، و يَلُوح أن اسمَه مقرونُ دائماً بلقب « أمير الرُشديين » (٢) ، و يَكُون يوحنا البَكُنْترُو پي إقليمي الكر مِلِيين فى إنكلترة و يَصِيرُ عالِمَ منظَّمته ، كا كان القديس توما عالِم الدُّومنيكيين ، ودون سكُوتُ عالِم الفرنسسكان ، وجيل دُو رُومُ عالِم الأوغُسْتان ، وتُصْبِحُ الرشدية به أمراً تقليديًا فى مدرسة الكر مِليين، والحق أننا نرى ، فى سنى القرن الثامن عشر الأولى ، أنه عَنَّ لأحد رهبان هذه المنظّمة ، جُوزيف زَعَاغِليا الفِر ارى ، أن يُجَدِّد مِنْهاجَ البَكُنْترُو بِي وأن يُطَبقه المنظّمة ، جُوزيف زَعَاغِليا الفِر ارى ، أن يُجَدِّد مِنْهاجَ البَكُنْترُو بِي وأن يُطَبقه

<sup>(</sup>۱) وهذه المدرسة هي التي كانت أمام عين پاتريزي عندما تكلم مكذا عن الجيل الثاني من علماء السكلاسية: , Ingens ab his philosophorum numerus ac successio manavit علماء السكلاسية: , Inde dubitationum ac quæstionum ac quæstionum ه quæstionum ac quæstionum ه علماء النقاش المشائي ، جزء ١ ، ص ١٠٦، فنسا ، ١٠٧١).

Averroistarum princeps dictus Bibliothca carmelitana (۲)

Omnes Averrois sententias mordicus tenuit, et illius scholæ suo — ، ۷٤٣ عجوعة عنه المعال . De ill. Angl. Script (پیتس عظم ) tempore quasi princeps haberi voluit. دوبولای ، التاریخ العام ، باریس ، جزء ٤ ، ص ۹۹۰ ، — نوده ، دفاع عن العظم ، باریس ، ۱۹۲۰ ) .

على علم اللاهوت (١) ، ومع ذلك فإن البَكُنترُو بِي ۖ أقلُ محاولةً لتأييد المذاهب الإلحادية في الرشدية من تلطيفه إلحادها ، وهو يَرْ فِضُ وَحدة المقل ، ولكن بعد بيانه سَلَفًا مقدارَ قلة القطع في براهين القديس تُوماً وهر وقه ندلة حيال رأى ابن رشد الحقيقي ، ولم يَزْعُم ابن رشد أنه يقيم ، مِثْلَ حقيقة ثابتة ، فَرْضية تَكُون مناقضة لمبادئه الخاصة ، ولم يَكُن هذا من ناحيته غير وسيلة خيالية ، غير مداورة منطقية ،غير قضية مطروحة للنقاش مُعَدَّة لإيضاح الحقائق الأخرى (٢) ، وقد أوضِحَت النظرياتُ الرشدية في إدر ال الجواهر المنفصلة ، والعقول السماوية ، وتأثير من انتفاع البَكُنْترُو بي بابن رشد ، وما يُسَلَّم به من حُجَّته أكثر مما بمذهبه ، يستحق البَكُنْترُو بي به أن يُعدَّ ممثلًا للرشدية في القرن الرابع عشر وأن يستحق البَكُنْترُو بي به أن يُعدَّ ممثلًا للرشدية في القرن الرابع عشر وأن يُستَحق أن البَكْنَة وبه الغريبة التي يقبل مِثلَ كلا مِثلَ كلا مِثلَ كلا مِثلَ مَثلَ كلا مِثلَ مَثلَ كلا مِن الله هذه الشهرة إلى قانيني .

ويَجِبُ أَن يُعَدَّ وَالْتِر بُورْلِه ضِمْنَ هَدَه الزمرة الفلسفية، وما أكثرَ ما يَذْ كُرُه زِيمَارَا مِثْلَ رُشْدِي (٤)! والواقعُ أنه مُنقِلَ كثيراً في البندقية و پادو

<sup>(</sup>۱) مذكرة تريڤو ، ۱۷۱۳ ، س ٦٦١ .

Nullus debet reputare istam opinionem esse veram, quam ipsemet (ץ) opinans non reputat nisi fictionem, et solum ponit eam propter exercitium, ut veritas completius inquiratur. In 11 Sent. Dist. XXI (מرعونة ، ۱۸ ال ال Sent. Dist. I, — Ouæst. quodl. 1. 1, quæst. 14; I. II, (۳) quœst, 7.

Burleius et alii averroistœ. (Solut. contrad. f. 188.) ( $\mathfrak{t}$ )

فى أثناء القرن الخامس عشر (١) ، و يُعَدُّ من هذا الطِّراز پيار أور يُولُ وسِكُلَاسيةُ القرن الرابع عشر والقرن الخامس عشر المُملَّة ، ومنها پيار التَّر نتيزيُّ و نقُولا بُونة وغبريال بيال ، والمدرسه الأ كَامية على الخصوص، ومنها بُريدان و مَر سيل وَ نَجَان ، وعبريال بيال ، والمدرسه الا تكامية على الخصوص، ومنها بُريدان و مَر سيل وَ نَجَان ، وعاد الفكر من عدم الابتكار فيا بعد ما لا يستحقُّ معه وضع تصنيف بين هؤلاء الأساتذة القريب بعضهم من بعض بشحوب سياهم وكُمْدَة نُحَيَّاهم . وليست الرشدية من جهة عير اسم السَّكُلاسِيَّة المنهوكة « بالمسائل والأهواء » ، والتي تَز حف وهي تَلْفِظ أنفاسَها الأخيرة بعناء ، وذلك عن هَرم والأهواء » ، والتي تَز حف وهي تَلْفِظ أنفاسَها الأخيرة بعناء ، وذلك عن هَرم والأهواء » ، والتي تَز حف وهي تَلْفِظ أنفاسَها الأخيرة بعناء ، وذلك عن هَرم والمُ

وليست الرشدية من جهة عير اسم السحالاسية المهولة « بلسان والأهواء »، والتي تَزْحَفُ وهي تَلْفِظ أَنفاسَها الأخيرة بعناء ، وذلك عن هَرم وعَجْزِ حتى ظهور الفلسفة الحديثة ، وردُّ الفعل الوحيد الذي وقع خارج إيطالية ضيد الحندلقة الرشدية هو ماصدر عن المُثَقَّف العالم باللغات ، جان وسل الغنشفُر في ، الذي هو انعكاسُ نور منعزلُ من أمثال يِتْرَارك ومرْسِيل فيشين ورُو لِيسْيان و بِنْبُو في وسط أوربة المتوحشة ، فجان وسل كان ، كجميع علماء الأدب القديم ، يَمْقُتُ ابن رشد و يحاول أن يعارض نَمَطِيَّة المشائية العربية بأفلاطون ونظرية المعقل الوحيد بمذهب القديس أوغُسْتَن القائل : « الله هو المعلم بأفلاطون ونظرية المورك نَركي النور » (٢) .

Catal dei codd. mss. di S. Antonio di Padova. (۱) و اجع منسیوتی ، ۱۳۵ و ۱۰۷ و ۱۰۳ و ۱۳۵ .

<sup>(</sup>۲) بروکر ، جزء ۳، ص ۸۰۹ وما بعدها ، جزء ۳ ، ص ۹۱۱ .



#### الفصِّلُ الثَّالِثُ

# الزُنشْدِّية فى مَدْرَسَةِ پادُو

(۱) طابع مدرسة بادو العام ، (۲) الرشدية الطبية ، پيار الأبانوي ، (۳) مناهضة بترارك للرشدية ، (٤) جان الجند وني وفرا أربانو و بول البندق ، (٥) غايتانو التياني وقر نياس ، (٦) كفاح رُبنيونا وأشيليني ، (٧) الإسكندريون والرشديون ، مجمع لا تران الديني ، (٨) أوغُسْتَن نيفُوس ، (٩) والرشديون ، مجمع لا تران الديني ، (٨) أوغُسْتَن نيفُوس ، (٩) زيمارا والرشدية الأرتد كسية ، (١٠) تصحيح ترجمات ابن رشد العام ، الجونت وباغو ليني ، (١١) معارضة الرشدية ، موسيل معارضة مشائي اليونان ، (١٢) المعارضة الأفلاطونية : مَرْسيل فيقيس فيقيس ، (١٣) معارضة علماء الأدب القديم : لويس فيقيس ويقيس ويقيس وينين ، البير ندُولي ، (١٤) مواصلة التعليم الرشدي في بادو ، وبيك المير ندُولي ، (١٤) مواصلة التعليم الرشدي في بادو ، وبيك المير ندُولي ، (١٤) مواصلة التعليم الرشدي في بادو ، وبيك المير ندُولي ، (١٤) مواصلة التعليم الرشدي في بادو ، وبيك المير ندُولي ، (١٤) مواصلة التعليم الرشدي في بادو ، ربار كان رشد خارج إيطالية ، أحكام مختلفة .



### ١ — طابع مدرسة يادو العام ُ

تستحقُّ جامعةُ بادُو مكاناً في تاريخ الفلسفة ، وهذا المكانُ ، مِثْلَ فاتح للذهبِ أصلي ، أقلُ منه مِثْلَ مُواصِلِ لعادات القرون الوسطى زمناً أطولَ بما تمَّ لأية مدرسة أخرى ، والواقعُ أن فلسفة بادو ليست شيئاً آخرَ غيرَ السِّكُلاسية التي ظَلَّتُ حَيَّة مع انحطاطِ في المُقوِّمات ، ومطيلةً هَرَمَها البطى ول نقطة منفصلة ، وهي بذلك كالإمبراطورية الرومانية التي قُصِرَت على القسطنطينية ، أو كالسيطرة الإسلامية حُصِرَت ضِمْنَ أسوار غَرْ ناطة ، وكائن المَشَّائية العربية المُجَسَّدة في ابن رشد الزَمَت شمال إيطالية الشرق عيث قضَتْ حياتها مُتْعَبةً حتى سواء القرن السابع عشر ، والحقُ أن كريمُونِيني المتوفَّى سنة ١٦٣١ هو آخرُ سِكُلاسِيّ .

وكيف استطاعت هذه الفلسفة الفاقدة الطلاوة أن تُعمَّر طويلاً بذاك المقدار مع سُخْرِيات يُرْ ارك وعلى الرغم من صَوْلات علماء الأدب القديم، وذلك في بلد كان أول من اعتنق الثقافة الحديثة ؟ يَجِبُ أن يُجابَ عن هذا السؤال بأن حركة النهضة كانت حركة أدبية كما يكوح لى ، لا حركة فلسفية ، وكانت أور بة المتبر برة قد وَجَدَت صَوْلَة الفُضُول العلمي في صميم نفسها ، لا حِسَّ جمال الأشكال ، والآن تُقيمُ فنَّ خَطابتها في مدرسة الأوائل ، ولم يستول ممثلو حركة النهضة على حَقْلِ الفلسفة بحَزْم ، وهكذا بَقِي هذا التعليم ملازماً لأثره المسن ، أي أن عَنْعناتِ القرون الوسطى الغليظة القائمة على الحذ لقدة بَقِيتُ

هنالك ، وأن ذوى الأذهان الدقيقة ابتعدت عن منزل المجادلات والأدب الردىء هذا ، عن هذا المنزل الذي كان يُتَكَلُّمُ فيه برَطانة مِ ثقيلة ، والذي كان المُمَخْرِ قون ينتحلون فيمه وَضعَ الأستاذ، و بما أن الحقيقة في كلُّ أمر رقيقةٌ شَرُودٌ إلى الغاية فإنها لا تُبْلَغ باَلجـدَل، وفي الهندسة والجبْر، حيث المبادى، بسيطةُ إلى الغاية صادقةٌ إطلاقًا ، يُسْكِنُ التلاعبُ في الدساتير وتركيبُها إلى ما لا حَدَّ له ، وذلك من غير اكتراث لمِـا تُشِيرُ إليه من حقائق ، وفي العلوم الْخُلُقية والسياسية ، حيث المبادى، تَكُون بتعبيرها الناقص، الجزئيِّ دأمًا ، قائمةً على الصواب نِصْفًا وعلى الخطا أ نِصْفاً ، لا تَكُون نتأجُ البرهنــة مطابقةً للحقِّ إلاَّ إذا رُ قِبَتْ بالتجرِ بة والذوق السليم في كلِّ خُطوة ، و بمــا أن القياس المنطقيِّ يُبُمْدِدُ كُلُّ فَرْقِ دقيق ، و بما أن الحقيقة كلُّها تقوم على الفروق فإن القياس المنطقُّ يُمَدُّ آلةً لا تَنْفَعُ للعثور على الحقيقة في العلوم الخُلُقية ، و يَـكُون المنطقُ الحقيقيُّ في الأَلْمَعِيَّة والمرونة ووَفْرَة الثَّقَافَة الذَّهنية ، ويَكُون الشَّكُلُ في الفلسفة من الأهمية كالأساس على الأقلُّ ، وما أُعْطِيَهُ الفَكرُ من جَوَلان هو البرهان الوحيدُ الممكن ، ويُمْكِينُ أن يقال ، من ناحيةٍ ، إن عاماء الأدب القديم في عصر النهضة ، المقتصرين على حسن البيان ظاهماً ،كانو فلاسفةً أكثرَ من رُشْدِ بِي بادُو في الحقيقة .

والواقعُ أن مدرسة پادُو وحدَها ليست مذنبةً بهذا الخطا الغريب في تاريخ الحوادث ، فليس من الصواب عَدُّ السِّكُلاسية منتهيةً في القرن الخامس عشر والقرن السادس عشر ، ولا في القرن السابع عشر أيضاً ، ألم يُر أن مُنظَّمة مشهورة وَجَّهَت إلى ديكار ت أشدً اعتراض باسم أرسطو ، أي أرسطو المدارس ، أي أرسطو الدفاتر التي كانت تتناقلها أيدي الأساتذة جيلاً بعد جيل ؟

ومن السهل أن نُبَيِّن أن السِّكَلَّاسية باقية في أيامنا في أكثرَ من تدريس (١)، ولا شيء يَمْدِل الْبَايَنَات الغريبة التي تَعْرِضُها في هذه المناسبة برامج القرن السادس عشر والقرن السابع عشر التي لا تزال جامعة باد و محتفظة بها ، ومن ذلك أنك تَجِد بجانب العلم الحقيق المُمَثَّل بفالُوب و فَبْرِيشي الأَّكُوا يِنْدَ نتي علم اللاهوت الذي يُدَرِّسه دُومِنيكي على طريقة القديس توما وفرنسسكاني على طريقة سكوت الذي يُدَرِّسه دُومِنيكي على طريقة القديس توما وفرنسسكاني على طريقة سكوت الذي يُدَرِّسه دُومِنيكي سامعيه بأنه سيُفسِّر رسالة الكون والفساد ورسالة الساء والعالم (٢) براتب أنني فلورين ، على حين يَقُوم غَلِيلِه بإيضاح أصول أقليدس براتب أقل من ذلك كثيراً (٣) .

ومدرسة بادُوهي مدرسة أساتذة ، ولم يَبْقَ منها غيرُ دروس ، وكانت الدروس في ذلك الزمن لا تعرف أن تَصِيرَ كُتُباً ، وكذلك لم تترك هذه المدرسة ما تُطاق مطالعته ، أو يُعَدُّ ذا قيمة في حال العقل البشرى الحاضرة ، أَجَل ، تستطيع مدرسة الأساتذة أن تَقُوم بخِدَم عظيمة للعِلْم ، غير أنها لانستطيع أن تَعْرِض بتركيبها مجموع طبيعة الإنسان ، وفلسفة بادُوهِي بادُو مَنْهُها ، وهي مدينة متوسطة خالية من البراعة إذاما قِيسَتْ بالمُدُن التَّسْكَا نية ، وما تشتمل عليه من أشياء جميلة ، كالأرينا والبَيْتيسْتِر

<sup>(</sup>١) وجد من وكد لى أنه لايزال يعول فى تدريس الفلسفة فى بعض المدارس بلنباردية على دفاتر مدرسة يادو فى القرن السادس عشر .

 <sup>(</sup>٢) كان تقسيم الدفاتر يعين بعناوين الرسائل الأرسطوطاليسية ، وكان يوجد دفتر عن كتاب النفس ودفتر عن التحليلات ودفتر عن الحكمة المموهة .

<sup>(</sup>٣) ومما يروى عن جامعة يادو أيضاً ، وذلك بعــد اكتشاف أقمــار المشترى ، أن كر يمونينى ، الذى محــكم فى الأمر خلافاً لأرسطو ، امتنع مع الإصرار عن النظر بالمرقب عقب ذلك .

والراجْيُونا والسَّنْتُو، هو من صُنْع الأجانب ، وما كنيسةُ سان أنطوان ، وما زهرةُ بادُو هذه ، وما هذا الإبداعُ البادْوِيُّ الحقيقيُّ ، إذا ما قِيسَ بفرنسوا الأسِّيزى ، و بَكَتَرِينَة السِّيَانِيَّة ؟ حَقًّا أن أعاجيبَها منأَهْزَل الاختراعات ، وأن جميع أُسطورتها من أسوأ الأساليب .

وترْ تَبِطُ حركةُ بُولُونِي و فِرَّارَ والبندقيةِ العقليةُ كُلُّها بحركة بادُو ، والواقعُ أن جامعتي بادُو و بُولُونِي لا تؤلِّفان في ذلك غيرَ جامعة واحدة ، ولو في التعليم الفلسني والطبِّي على الأقل ، وكان الأساتذة أنفسُهم يترَّددون إلى الجامعتين مناوبة نيلاً لزيادة في الراتب ، ولم تَكُنْ بادو ، من ناحية أخرى ، غيرَ حَيِّ البندقية اللاتيني ، وكان كلُّ ما يُعَلَّمُ في بادُو يُطْبَع في البندقية ، ولذا فإن مما لا رَيْبَ فيه أنه يُقْصَدُ باسم المدرسة البادوية هنا انتشارُ الفلسفة كلَّه في شمال إيطالية .

#### ٢ - الرُّشدية الطبية ، پيار الأبانويُّ

دراسةُ الطبّ ، على الخصوص ، هى التى ساعدت على إقامة عهد العرب فى بادو ، ويستحقُّ بيارُ الأَبَانُوِيُّ أَن يُعدَّ ، من هذه الناحية ، مثلَ مؤسس الرشدية البادوية ، (١) وسابقاً مَهدَّ « المُوفِّقُ بين اختلافات الفلاسفة والأطباء » لتجارِب زيارا وُتومِيتاً نوس ليُوَفِّقَ بين أرسطو وابن رشد ، وهذا من أغرب ما يَكُون ! وذلك أن بيارَ الأبانويَّ لا يعرِف المكلياتِ ولا كتب ابن رشد الطبية ، أى أن وذلك أن بيارَ الأبانويَّ لا يعرِف المكلياتِ ولا كتب ابن رشد الطبية ، أى أن جميع الاستشهادات التي أوردها عن هذا المؤلِّف مقتبسةٌ من كتبه الفلسفية و إنحا أريدُ أن أقول ، من ناحية أخرى ، إن بيارَ الأَبانويُّ ، بشهرته المشتبه فيها ، وأرثدُ كُسيَّيته المبهة ، استحقَّ اسمَ الرُّشديِّ كما هو الأفضل أن يُذْ كر ، وقد عُبِّ من قبله ، للمرة الأولى ، وبجرأة عجيبة ، عن فكرة طالع الأديان الإلحادية التي من قبله ، للمرة الأولى ، وبجرأة عجيبة ، عن فكرة طالع الأديان الإلحادية التي تناولها ، بعدئذ ، يُنْهُونا وبيك الميرَ نُدُوليُّ وكَرُّ دان وڤانيني (٢٠) ، وقد مات بيارُ الأبانويُّ حيمًا كان يَبْحَث في قضيته ، وقد انتقم مجلس التفتيش منه بتحريقه الخافلة بالأسرار .

<sup>(</sup>۱) ذهب تیرابوشی ( . Storia della lett. ital ، جزء • ، ، ، ، ، فصل ۲ : ۳ ) الحل أن پیار الأبانوی كان أول مؤلف استشهد بابن رشد فی ایطالیة ، فهذه مبالغة كبیرة .

Ex conjunctione Saturni et Jovi in principio : ۱۳۰۳ قبل فی سنة (۲)

Arietis, quod quidem circa finem 960 contingit annorum... totus mundus inferior commutatur ita quod non solum regna, sed et leges et prophetæ consurgunt in mundo... sicut apparuit in adventu Nabuchodonosor. Moysi, Alexandri Magni, Nazarei, Machometi. »\*

<sup>(\*)</sup> من ۱۵ (فنسیا ، ۱۵ منسیا ، ۱۵ منسیا

Petri Aponi cineres. Ob ann. : ومع ذلك فان رجمه يظهر للنساك بالكتابة القائلة (٣) ومع ذلك فان رجمه يظهر للنساك بالكتابة القائلة

وَيَغْدُو ۚ الطُّبُّ ۚ الْيَادُويُ كُلُّهُ مُرْتَبِطًّا فِي الرُّشْدِيةِ حَصَّرًا مِنذَ ذَلَكَ الحِين (١) ، ويؤلِّف الأطباء بشمال إيطالية في ذلك الزمن طَبَقَةً غَنِيَّةً مستقلةً مُقوتةً لدى الإكليروس صاحبةً لآراء على شيء من الحرية في أمر الدين ، ويصير الطبُّ والعُرو بة والرشدية والتنجيم (٢) والإلحادُ كلاتٍ مترادفةً تقريباً ، وفي سنة ١٣٢٤ يَحْكُم مجلس التفتيش بِبُولوني على سِكُّو الأسْكُوليِّ بإتلاف جميع كتبه في التنجيم وبحضور الوعظ بكنيسة الدُّومنيكان في كلِّ يوم أحــد ، وذلك لِمــاً كان من سابق كلامه ضِدَّ الدين (٢) ، ثم أُحْرِق بعد زمن ووَضَعه أَرْ كَغْنا في إحدى جَهَنَّا ته ، وينكشف الاستعدادُ الذهنيُّ الوضعيُّ النَّزُوعُ إلى الدهرية والسائد لشمال إيطالية ، و يَكْثُر المتزندقون و يحاولون هنا ، كما في كلِّ مكان ، أن يَحْتَمُوا باسم ابن رشد ، بَيدَ أن طُرُزَ الرُّشدية التي هي على شيء من التَّصَلُّب وقسوة المدرسة العربية أدَّتا إلى سقوط الرُّشديين ضِمْن حَذْلقةٍ قائمة على الغطرسة ما كان ليُمْوِزها أَلَّا تَرُوق بالغي الثَّقافة في تُسْكَا نَه ، ويُدْرك پْتَرَارْكُ بفطرته اللطيفة هـ ذا الفرق بدقة عجيبة ، أى أن نفوره من الرشدية الطبية من سِمَات حياته الجوهرية ومن فَوْرات هذه النفس الفاتنة .

الن رشد ومع ذلك فانه كان يرى أن ابن رشد ومع ذلك فانه كان يرى أن ابن رشد النور العربى ، ومع ذلك فانه كان يرى أن ابن رشد يناهض مناعم هذا الفن الخيالي « Dicam ergo cum Averroe : Astrologia nostri temporis الفن الخيالي « nulla est. Sed statim dicit astrologus ( scil. Petrus Aponus ) : Averroes non scivit astrologiam ; sed astra non mentiuntur. » Benvenuto d'Imola, ad Inf. cant XX, apud Muratori, Antiq. t. III. col. 947.

<sup>(</sup>٣) راجم تيرابوشي ، جزء ٥ ، ١ ، ١١ ، فصل ١١ : ١٥ .

## ٣ — مناهضةٌ بترارك للرشدية

يستحقُّ پترارك أن يُدْعى بأول رجلِ عصرى ، وذلك من حيث كَوْ نُه قد فتح لدى اللاتين إحساسَ الثَّمَافةِ القديمةِ اللطيفَ ، إحساسَ هذه الثَّمَّافة التي هي مصدرُ جميع حضارتنا ، أَجَلْ ، حاولت القرونُ الوسطى كثيراً أن تَعْقِدَ الخيطَ المقطوع وأن تتصل بالمأثور الكلاَ سِيّ ، غير أن القرون الوسطى ، مع إعجابها بهذا القديم ، لم تُدْرَكه فيما يَنْطُوِى عن حيوية وخِصْب ، وعلى العكس كان پتْرَارْكُ من الأوائل حقًّا ، وذلك أن أولَ ما وَجَدَ هو سِرُ هذا الطِّراز النبيل الكريم الجواد في إدراك الحياة التي توارت عن العالَم منذ فَوْز البرابرة ، ومن ثُمَّ كان ازدراه پترَارْكَ للقرون الوسطى ولـكلِّ ما يرتبط فيهـا ، وقد كان عِلْم العرب يَكُوح له مِثْلَ بقيةٍ كَخَذْلقة ذلك الدَّوْر ، فَبَيْنَا كَانت ينابيع علم الأوائل الأصلية مؤصدةً دون الغربكان العربُ يُقَدِّمون من الخِدَم ما لا جِدَالَ فيه، ولكنْ عاد هؤلاء المفسِّرون غيرُ الأمناء لا يَـكُونون غيرَ عائق أمام الأوائل أُنفسِهم ، فوَلَعُ تلاميذهم المضحكُ أثار في طبيعة بِتْرَارْكَ الرقيقة النَّزِقة نوبةً

وَتَجِدُ هذه البغضاء في كلِّ صفحة من كُتُب بِيْرَارْك ، حتى إن بِتْرَارْك لم

<sup>(</sup>۱) أبدى مسيو هنشل آراء مشابهة كل المشابهة للتي تتبع في الـ Allgemeine Monastchrift كييل ، أغسطس ١٨٥٣ .

يُردُ أَن يُشْفَى بنصائح الطبِّ العربي ، ولا بالأدوية التي تَحْملُ أسماءً عربية (١) ، فقد قال لصديقه يُوحَنَّا الدُّندِي (٢٠) : « أرجو منك ، فيها هو خاصٌّ بي ، ألَّا تعتمد على عَرَ بَكَ وَأَن تَعُدَّهُم كَانْهُم لم يَكُونُوا ، فأَنا أَمْقُت هؤلاء القوم ، وأَعْرِف أَن بلاد اليوم أنتجت علماء و'بلّغاء ، أي أنتجت فلاسفةً وشعراء وخطباء ورياضيين ، وَكُلُّ أَنَّى من هناك ، وهناك وُلِدَ آباء الطبِّ أيضاً ، وأما أطباء العرب! ... فعَلَىَّ أَنْ أَعْرِفْ مَنْ هِم ، وأما أنا فإنني أعْرِفْ شعراءهم ، فلا يُمْكِنني أن أتصور من هو أكثرُ منهم تَخَنُّناً وارتخاء وهُجْراً (٢) . . . ولا أكاد أُحْمَلُ على الاعتقاد بإمكان صدور ما هو صالح عن العرب (١) ، ومع ذلك ، فبأى ضعف لا أَدْرِيه ، أيها العلماء ، تَغْمُرُونهم بمدائحَ لايستحقُّونها ، ومن ذلك قَوْلُ طبيب على مَسْمَع منى ، وقد وافقه زملاؤه على قوله ، إنه لو وُجدَ معاصرٌ مساو لُبُقْرَاطَ لأَذِن له في التأليف على مايحتمل لو لم يؤلِّف العرب ، ولا أقول إن هــذا الــكلامَ لَسَعَ قلبي كَالْقُرَّاصِ ، و إنما أقول إِنه طعنه كَالْخِنجِرِ ، وَكَانَ يَكُفِّي لَحْمْلِي عَلَى إلقاء جميع كتبي في النار . . . ماذا ! استطاع شيشرون أن يكون خطيباً بعد

Contra medicum quemdam invect. (۱) جزء ۲ ، س ۱۰۹۷ — ۱۰۹۷ ، — ۱۰۹۷ ، را در در ۲۰۹۷ ، ۲۰۹۰ ، س ۲۰۹۷ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹۰ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹

Seclusis Arabum mendaciis — ، ( ۹۰ ؛ س ۲۰ ) Senil. XII. Ep. 2 (۲)

( Contra med. quemdam invect. ۹۰ ه س ۲۰ )

<sup>(</sup>٣) كيف استطاع پترارك أن يعرف الشعر العربي الذي لم يكن للقرون الوسطى أقل فكرة عنه ؟

Unum, antequam desinam, to obsecto ut ab omni consilio mearum (٤)
rerum tui isti Arabes arceantur atque exulent: odi genus universum.... Vix
mihi persuadebitur ab Arabia posse aliquid boni esse (٩١٣ م د T. H.)

دِيمُوستين ، واستطاع قِرْجِيلُ أَن يَكُونَ شاعراً بعد أوميرس ، واستطاع تيت ليف وسَلُّوسْت ُ أَن يكونا مؤرخين بعد هِيرُ دُنْس وتُوسِيدِيد ، فهل تُعدَّر علينا أَلَّا نؤلِّف بعد العرب ؟ لقد تساوَينا نحن والأغارقة وجميع ُ الشعوب غالباً وسبقناها أحياناً ، خَلا العرب ، فياللحماقة ! أو يا للضلال ! ويالعبقرية إيطالية الناعسة أو الخامدة ! » (١) .

وكان حقد ُ پُترَارُك على المنجمين والأطباء (٢) ينشأ عن أن هؤلاء وأولئك كانوا، في نظره، يُمَثَّلُون روح العرب والدهرية الجبرية الإلحادية، وفضلاً عن ذلك فإنه يَلُوح أن من خصائص الطبِّ في كلِّ زمن أن يؤلِّب على نفسه علماء الأدب القديم وفريق ذوى الصَّلاح، وقد غَدَا الحقد على الأطباء فكرة متسلطة على خيال پثرارك في سِنِيه الأخيرة، وقد وَقَعَ نزاع في أَفْنيُونَ بينه و بين أطباء على خيال پثرارك في سِنِيه الأخيرة، وقد وَقعَ نزاع في أَفْنيُونَ بينه و بين أطباء البابا الذين كانوا يتظاهرون بازدراء الشعراء لعدِّم الشعراء أناساً عاطلين من المهنة غير نافعين (١)، و لِذَا أَنَّفَ كتبه الأربعة في « إهانات طبيب » (١)، وهي تعزير غير نافعين (٢)، وهي تعزير تا

<sup>...</sup> Arabiculjs, ut vos velle videmini, duntaxat exceptis I O infamis (۱) exceptio; O vertigo rerum admirabilis; O Italica vel sopita ingenia vel extincta

<sup>(</sup>۲) راجع تیرابوشی ، جزء ، ، ، ، ۲ ، فصل ۳ : أو ما بعده ، — سپرنغل ، تاریخ الطب ، جزء ۲ ، س ۷۷۶ — ۲۷۸ ، — آندر ، Dell' origine ، الخ ، جزء ۱ ، براه الطب ، جزء ۲ ، س ۲۷۷ — ۲۷۸ ، — آندر ، Dell' origine ، الحروفة من المعروفة من المعروفة برسلاو من قبل ا ، ش ، ا ، ت هنشل ، جزء ۱ (۱۸٤٦) ، س ۱۸۳ وما بعدها .

<sup>(</sup>۳) Senil. l. XII. ep. l et 2 (جزء ۲ ، ص ۹۰۰ و ۹۰۸ و ۹۱۴) ، — (ص ۵۱ وما بعدها) .

<sup>(</sup>٤) معارضــة ، جزء ۲ ، ص ۱۰۸٦ وما بعــدها ، نقد لويس ڤيڤس ، ــــ ۱ ، • (معارضة ، جزء ۱ ، ص ٤١٣ وما بعدها ، يال ، • • • ١ ) .

بالغُ ۚ جَمَعَ فيله حِيال فنِّ الشفاء جميعَ ما يُتَصَوَّرُ من تَذَمُّر ، وذلك وُصولاً إلى النتيجة القائلة إنه لا يُوجَدُ في العالم طبيبُ يُمنكن أن يُرْكَنُ إليه (١) ، وفى كتاب أرسله إلى بُكَّاسَ (٢) وَصَف ، عن خُبْثِ ، تَخْرَقَةَ أطباء زمنه وغرورَ هم ، هؤلاء الأطباء الذين لا يَظْهَرُ ون أمامَ الجمهور إلا لابسين أفخرَ ثياب راكبين خيلاً بَهِيَّةً مع مَهَامِيزَ من ذهب ، وهيئة ِ مُتَسَلِّط ، وأصابعَ ساطمة ِ بِخَوَاتِمَ وَحَجَارَةٍ ثَمِينَةً (٣) ، قال پترار ْك : « من القليل أَلاَّ يُبَاهُوا بمفاخر النصر ، وهم أهل لذلك بالحقيقة ، وذلك لأنك لا تَجدُ واحدًا منهم لم يَقْتُل خمسةَ آلاف رجل على الأقل، أي لم يَقْتُل هــذا العددَ من الناس الذي لا بُدَّ منه لاستحقاق هــذا الحجد » ، وفي كتاب آخر ً ، أرسله إلى پَنْدُلْف مالاَتِسْتاً ، قَصَّ ، أو اختلق تأبيداً لموضوعه ، من الحـكايات أكثرَ ما يَكُون إبهاجًا( ٤) ، ويَظْهَرُ ، مع ذلك ، أن أذكياء بادُو شَكَرُوا له هــذه الحملة على حذلقة الأطباء ، وذلك لما حَدَث بعد زمن من اقتراح پادُوي عليــه إقامةً تمثال له على نفقتــه في « مَرْج الوادي » ، وَذَلَكَ عَلَى أَن يُسْمَحَ لَه بأَن تَنقش عليه كَلَمة : « فَر نْسِيس يِتْرَارْك ، عدو ُ الأطباء الأكبره.

De medicis non modo nil sperandum, sed valde etiam metuendum (۱)
. (۸۰۱ س ۲۰ خرع ۲۰ معارضة ، جزء ۲۰ معارضة ،

<sup>(</sup>۲) Senil. I. V, ep. 4 (۲) جزء ۲ ، س ۹۹ وما بعدها) .

<sup>(</sup>٣) لم تتردد رسائل الطب فى القرون الوسطى أن توصى بأوقع تمويه للانتفاع ، راجع هنشل ، Janus ، جزء ١ ، ص ٣٠٧ وما بعدها ، — دارنبرغ ، رحلة طبية أدبيـة فى إنكلترة ، ص ١٤ .

Senil. I. XIII, ep. 8. — Cf. Ibid. I. XIV, ep. 16. — L. XII, ep. (i) 1 et 2. — L. III. ep. 4.

وما يُسَاوِرُ يِثْرَارُكَ مِن نفورِ حِيَالَ كُلِّ مِا يَنِيمُ عَلَى الْمَخْرَقَةِ جَمَلَهِ يُنْكِيرِ ما قَدَّمت المدرسةُ الطبية من خِـدَمٍ إلى ذهن الإنسان بإقامتها العِلْمَ العَلْمِانَيُّ والعقليُّ ، وَنَقَعُ إيطالية في دهريةٍ عنيفة قاسية حاجبــة كلما أرادت مقاومة خرافة العوام ، ولم يكن ابنُ رشد والعربُ في ذلك الدّور لدى أحرار الفكر سوى كلَّة سِرِّ ، ولم يَكُن ۚ لِيُمْكِنَ ابتغاء لقبِ الفيلسوف البارع ما لم يُقْسَمُ بابن رشِد ، وَيَقُصُّ پَثْرَارْكُ (1) نفسُه علينا خبرَ مغامراتِ طريفة حَوْلَ هــذا الموضوع ، ومن ذلك أن زاره في مكتبته في البندقية أحدُ أولئك الرشديين « الذين يَرَوْن ، وَفْقَ عادة الفلاسفة المعاصرين ، أنه لا يُؤَّتَى بشيء إذا لم يُمْوَ على يسوعَ وعلى مذهبه الذي يفوق الطبيعة » ، ولما أقدم پثرَارْكُ في أثناء حــديثِ أن يَسْتَشْهِد بقول للقديس بولس عَبَسَ هذا الرجلُ ازدراء (٢٠) ، وقال له : « احتفظ لنفسك بهذا النوع من المعلمين ، وأما أنا فلي معلمي ، وأغر ف مَن ْ أَعْتقد » (٣) ، وحاول يْتْرَارْكُ أَن يدافع عن الرسول، فأخـذ الرُّشْدِئُ يَضْحَك، وقد قال: « إِيهِ! ابْقَ نصرانيًا صالحًا ، وأما أنا فلا أو مِن ُ بواحدة من جميع هذه الأساطير ، ولم يكن ْ بُولُسُكُ وَأُوغُسْتُنُكُ وجميعُ هؤلاء الناس الذين تُقِيمُ لَمْ وَزْ نَا غَيرَ ثَرْ ثارين ، آه ! ليتك كُنْتَ قادراً على مطالعة ابن رشد !... فتُبْصِرَ مقــدارَ ما هو أعلى من

<sup>(</sup>۱) Senil. I. V. ep. 3 (جزء ۲ ، ص ۷۹٦) ، — راجع تیرابوشی ، جزء ہ ۽ ص ۱۹۰ وما بعدها (طبعة مودین) .

Ille spumans rabie, et contemptus supercilio frontem turpans : Tuos (٢) (Inquit) et Ecclesiæ doctorculos tibi habe...

 <sup>(</sup>٣) تطبق الكامات المذكورة ، عن سخرية من الرسالة الثانية إلى تيموته ( ١ ، ١٢ ) ،
 على ابن رشد .

جميع هؤلاء المُجَّان ! » (1) ، ولم يَكَدُ يِثْرَارُكَ يَكُظِمَ غَيْظَه ، فقد أَمْسَكَ الرُّشْدِيَّ مِن رِدائه طالباً منه أَلَا يجيء إليه بعد ذلك ، ومما حَـدَث ، أيضاً ، أن أباح يِثرَارُكُ لنفسه ذكرَ القديس أُوغُسْتِن لأحد هؤلاء المُتَزَنْدِقِين فقال هذا : « يَا لَلْحَسَارَة فِي إِباحة هـذا العبقريِّ الكبير لنفسه أن تنقاد لأساطيرَ صبيانية بهـذا المقدار (7) ! و إنما يُوجَدُ لِي أملُ كبيرٌ فيك ، وذلك أنني سأراك يوماً من فريقنا » .

والواقع ، كما يَظْهَرُ ، أن يِثْرَ ارك كان عُرْضةً لمضايقات الرشديين (٣) حيناً من الزمن ، وليست رسالته « جهلُ الإنسان لنفسه ولكثير من الناس » (٤) غير خَبَرِ عن أحاديثَ تَمَّتْ بينه و بين أر بعة من أصدقائه الرشديين بالبندقية لم يألوا جهداً لاجتذابه إلى فريقهم ، وأول ما يَقُصُّه بِثْرَ اركُ هو نبأ الجهود التي كانوا يَبذُلُونها نحوه أفراداً أو مجتمعين ، وما كان يَظْهَرُ عليهم من حزن مصحوب بغضب عند ما كانوا يَرَوْن نظرَه إلى دينه بعين الجدِّ وذكرَه موسى والقديس بولس من الأَثْبات ، وأخيراً تشاوروا فيا بينهم ليَرَوْا هل من إضاعة الوقت محاولة تحويله ،

Ad hæc ille nauseabundus risit : « Et tu (inquit) esto Christianus (١) bonus ; ego horum omnium nihil credo. Et Paulus et Augustinus tuus, hique omnes alii quos prædicas. Loquacissimi homines fuere. Utinam tu Averroim pati posses. ut videres quanto ille tuis his nugatoribus major sit! » Exarsi, fateor, et vix manum ab illo impuro et blasphemo ore continui. . .

Neque illis ignota est bibliotheca nostra, quam toties me tentantes (۳) ingressì sunt, (۱۰۶ من ۲۰۶۶)

<sup>(</sup>٤) معارضة ، جزء ۲ ، ص ۱۰۳۵ وما بعدها .

وقد أُجْمَلُوا قولهُم بدعوته رجلاً بسيطاً خالياً من الآداب « تأخُذ هذه الجلة القصيرة مع أننى رجل صالح بلا علم » ، ونَعْلَمُ من مخطوطٍ في مكتبة القِدِّيسَين ، يوحنا و بولس ، أسماء هؤلاء الرشديين الأربعة ، فهم ، على مارُوى : لِيُونار دَنْدُولو وتوما تَكَنْتُو وزكريا كُنْتَاريني ، وهؤلاء الثلاثة من البندقية ، وأما رابعُهم ، وهو الأستاذ غِيدُودا بَنْنُيُولُو ، فمن ردْجيُو(١) ، وكانت الرشديةُ قد صارت دارجةً لدى الطبقة الراقية في البندقية وصار لا ُبدُّ من الافتخار بها لمَن ۚ ير يد أن ۗ يُعَدُّ من الْمُتَقَّفِين (٢) ، والواقعُ أن أقطعَ الإلحاد كان يستتر تحت هـذا الاسم ، قال مصاولة سِفْر التَكُوين لموسى ومهاجمة الدين الـكاثوليـكيِّ وعقيدة يسوع المقدسة فضلاً عن خَلْق العالَم وَفْقَ كتاب طِماً وُّس ، وهم متى عاد هذا الخوفُ لا يردعهم ، واستطاعوا الكلامَ بلا قَسْرِ ، ناهضوا الحقيقةَ مباشرةً ، وهم متى خَلَا بعضُهم إلى بعض سَخِرُوا من يسوع وعَبَسدُوا أرسطو الذي لا يَفْقَهُونه ، وهم متى جادلوا جَهْراً احْتَجُّوا بأنهم يتكلمون مع قَطْع النظر عن الدين ، أي أنهم يَبْحَثُون عن الحقيقة بَذَيْدَ هِم الحقيقة ، وأنهم يَبْحَثُون عن النور بإدارة ظهور هم نَحْوَ الشمس ، ولكنهم لا يَثْرُ كُون في السِّرِّ تجديفاً ولا مغالطة ً ولا فُكاهةً ولا سُخْريةً إلَّا

Primus miles, secundus simplex mercator, tertius simplex nobilis, quartus (۱)

Primus miles, secundus simplex mercator, tertius simplex nobilis, quartus (۱)

medicus physicus. P. degli Agostini, scritt.

ا. س. --- دوساد ، مذكرة حول حياة پترارك ، جزء ٣ ، ص ٧٥٧.

رَوَّجُوهِا مِع هُيَتاف سامِعِيهِم ، وكيف لا يعاملوننا كما يعامَلُ الجاهلون ماداموا يَدْعُون معلِّمنا يَسُوعَ بالمعتوه ؟ وأماهم فينتفخون بمغالطاتهم راضين عن أنفسهم متكلفين الخصامَ حَوْلَ كُلِّ شيء من غير أن يقِتيسوا شيئاً » ، ثم يَعْرِ ض بتْرَارْكُ دقيقَ المسائل التي كانوا يثيرونها حَوْلَ مسائل أرسطو (١) وحَوْل الخُلْق وقبدَم العالم وقدِرةِ الله البالغة وسعادةِ الإنسان المطلقة ، و يَقُول بِتْرَارْكُ صارخًا : « أيها الآلهةُ الخالدون ! لا يستحقُّ الواحدُ لقبَ إنسان في نظر هؤلاء الناس إذا لم يَسَكُنُ ملحداً عَيَّابًا مجنونًا ، وإذا لم يَقْطَع الشوارع والميادين العامة ُتمَاريًا حَوْل الحيوان مُظْهرًا نفسه مِثْلَ حيوان ، وكأمّا أغار الواحدُ على الدين النصرانيِّ بصَوْلةٍ كان عندهم أكثرَ براعةً وأوسعَ اطِّلاعاً ، وإذا ما أباح الإنسانُ لنفسه أن يدافع عن الدين عَدُّوه ضعيفَ العقل سخيفاً يَسْتُرُ جهلَه بِفِطاء الإيمان ، وأما أنا فكلما سمعت استخفافاً بدين يسوعَ زدْتُ حُبًّا ليسوعَ وثَبَاتاً على مذهبه، ويَتَّفِقُ لى مِثْلُ ما يتفق للابن الذي يَفْتُر حَنَانُه البَّنَويُّ ، فإذا ما سَمِـمَ خَمْلَةً على شرف أبيـه اشتعل في قلبه الحبُّ الذي كان يَلُوح انطفاؤه ، وأشْهِدُ يسوعَ على أن نجاديفَ النصرانيِّ الإلحادية جعلتني نصرانيًّا بالغ النصرانية » .

ولم يكتف يِتْرَارْكُ بهذه الاحتجاجات التي تُرَغَّبُ في الفضيلة، بل حاول

Quot leo pilos in vertice, quot plumas accipiter in cauda, ut adversi (1) coeunt elephantes etc... Quæ denique quamvis vera essent, nihil penitus ad beatam vitam (p. 1038). Solebant illi vel Aristotelicum problema, vel de animalibus aliquid in medium jectare: ego autem vel tacere, vel jocari, vel ordiri aliud, interdumque subridens quærere quonam modo id scire potuisset Aristoteles, cujus et ratio nulla est et experimentum impossibile. Stupere illi, et taciti subirasci, et blasphemum velut aspicere. (p. 1042).

وَضْعَ تَفْنَيدٍ عِلَى شَكُلِ الأَضَالِيلِ الرَشْدِية ، ولَكُنه لَم يَسْتَطَع إِكَالَه ، وقد أَلَحَّ كثيراً على صديقه الراهب الأُوعُسْتِنِيِّ ، لو يجِي مَرْسِغْلِي ، ليقوم بهذا العمل ، وكتب يقول له (1) : «أطلب منك أن تَقُوم بآخر معروفٍ ، وهو أن تقفضل ، في أوقات الفراغ بأن تَنْقَلِب على هذا الكلب الرُّشْدِيّ الصَّيَّاح الذي بَلغَ من الهياج الأعمى ما يَعْوِي معه على يسوع والدينِ الكاثُو لِيكيُّ بلا انقطاع ، وأنت تعلمُ أنني كنتُ قد بدأت بجَمْع تجاديفه من هنا وهناك ، ولكن صدَّني عن نعلمُ أنني كنتُ قد بدأت بجَمْع تجاديفه من هنا وهناك ، ولكن صدَّني عن ذلك ما أنا فيه من أشاغيلَ أكثرَ مما في أي وقت كان ومن قلة الوقت ونقَص ذلك ما أنا فيه من أشاغيلَ أكثرَ مما في أي وقت كان ومن قلة الوقت ونقَص العلم ، فَسَلَّط قُوى عقلك كلَّها على هذا العمل الذي أُهْمِلَ بما لا يَلِيقُ حتى الآن وأهد إلى كُتَيِّبك سواء على أكنتُ حيًا أم ميتاً » .

ومن الإنكار لأخلاق بشرارات أن يُعْتَقَد أن هذه المقاومة للرشدية ناشئة عن أَرْتُدُ كُسية ضيقة ، فهذا الذي هو مُبَشِّر بأشد ما تَبْغيه الأزمنة الحديثة فصرخ قائلاً قبل لُوثِرَ بنحو قرن قائلاً : « خُلِع العذار من بابل الملحدة ، وصار لا يَخرُ حما صالح ، وغدت بابلُ موئل الآلام وأم الأضاليل ، فهرَبْتُ منها حتى تطول حياتي » ، وهذا الذي وجَّه إلى الشعب الروماني رسالة « تقييد الحرية » ، فصرخ عن حاسة لكولا دي ريانزي قائلاً : « تبقى بلدى رومة جميلة ! » ، لم يكن عن حاسة لكولا دي ريانزي قائلاً : « تبقى بلدى رومة جميلة ! » ، لم يكن في حاسة لكولا دي ريانزي قائلاً : « تبقى بلدى رومة بهيلة ! » ، لم يكن هذا التُسْكاني الماوه فطنة ورقة اليستطيع احتمال لهجة الدهرية البندقية القاسية هذا التُسْكاني الماوه فطنة ورقة اليستطيع احتمال لهجة الدهرية البندقية القاسية مؤمنين على أن يكونوا مُلْحِدين عن فساد ذوق .

<sup>(</sup>۱) Epist. ultima sine titulo (معارضة ، جزء ۲ ، ص ۷۳۲ ) ، — راجع تیرا بوشی ، جزء ۵ ، ۵ ، ۷۹۱ .

# 

من نصيب ابن رشد أن يَظْهَرَ في التاريخ ذا مصيرين يَتَجَلَّى أحدُها في التعليم السكلاسي و يَتَجَلَّى الآخر عبن الظُّرَفاء والخلَعاء، ومع ذلك فإن هذين الدَّوْرَين لم يَكُونا بلا ارتباط فيا بينهما ، وذلك أن إساءة استعال اسم ابن رشد كانت قد شُجِّعَت عما كان يتم له في المدارس من نفوذ بالغ ، وأن ما اتَّقَى للسِّكُلا سية الفاسدة من عادات كان قد أَقْلَ الشرح الأكبر في إيطالية العليا ، فيعرض علينا غريغوار من عادات كان قد أَقْلَ الشرح الأكبر في أيطالية العليا ، فيعرض علينا غريغوار الرِّيمينيُّ وجِرُوم فِرَّارِي وجان الجندُونيُّ وفرا أرْ بَانُو البولونيُّ ، منذ النصف الأول من القرن الرابع عشر ، ما يجب أن يَطُولَ من تعليم بارزٍ في بادُو حتى منتصف القرن السابع عشر .

وقليل من المؤلفين من ذُكِروا كثيراً ، كما ذُكِرَ جانُ الجَنْدُونِيُّ (') ، ثم نُسُوا مِثْلَه ، ومع ذلك فإننا نتناول به أستاذاً أَدَّتْ فَخْفخهُ المدرسة إلى منحه لقب « مَلِك الفلسفة » و « أمير المدرسة » ، ومع أن جان الجنْدُونيَّ هذا وُلِدَ بفرنسة ،

<sup>(</sup>۱) جندون قرية من مديرية سيني لابئي التابعة لولاية الأردين ، وقد أدى هذا الاسم إلى الماماليين التعريفات : Jandunus, Joannes de Gandavo, de Gan, de Ganduno, de Jandono, Jonnnes, de Gonduno, de Gandino, de Gedeno. de Jandono, de Jandono, Jonnnes, المن زيمارا (Solut, contrad. f. 107, 170, 214) وأنطوان برازاڤولا الماري، في شرحه لكتاب جوهر الأجرام السماوية ، سمياه Joannes Andegavensis الفراري، في شرحه لكتاب جوهر الأجرام السماوية ، سمياه Joannes Andegavensis

ومع أنه دَرَّسَ في جامعة باريس (١) تدريساً ساطعاً ، فإنه ينتسب إلى مدرسة بادو في الحقيقة ، فغي هذه المدرسة ظل اسمه مشهوراً (٢) ، وفيها عَرَف مَرْسِيلَ البادُويَ وبِيارَ الأَبانُويَ على ما يحتمل ، عَرَف هذين الرجلين اللذين كانت له بهما صِلَاتُ متصلة من باريس فيعدُونه مطلعاً على مُنتَجات الرشدية ، وقد تَعصّب للويس البافياري كا تعصب مَرْسِيلُ ، وذلك في النزاع الذي وَقَعَ بين هذا الإمبراطور وحناً الثاني والعشرين ، فأعان على وَضْع كتاب « المُدَافِع عن السلام » المشهور ، ورأى أنه حُكِمَ عليه من قبل البابا في سنة ١٣٢٨ (٢) ، وقد طُبِعَتْ بالبندقية غير مرة مسائله وشروحه على أرسطو وابن رشد ، ولا سيا جوهر الأجرام الساوية ، وذلك في السنين ١٤٨٨ و ١٤٩٦ و ١٥٠١ ، وتشمل المكتبة الإمبراطورية (أساس قديم ، ١٥٤٢ و ١٥٠١ ، وتشمل المكتبة

<sup>(</sup>۱) D'Achery, Spicil. (۱) ، حزء ۳ ، ص ه ۸ ( edit. alt ) ، وقد حل على تدريسه في پيروز أيضاً ، أو ما كانت تقرأ Perusice على أنها Parisius ؟

<sup>(</sup>۲) ولدنيوكنيانى قصيدة نشرها مسيو أوزانام (وثائق غير مطبوعة يعتمد عليها فى تاريخ الأدب الإيطانى ، ص ٣١٩ ـ ٣٢٠) ، وهى موجهة إلى الفيلسوف الطبيعى ، المايسترو جياندينو ،الذى أثنى الشاعر على علمه ومؤلفاته ، ويمكن ،بلا مواربة ، أن يعد هذا الرجل مطابقاً لجان الجندونى ، وقد عاش دينو حتى سنة ١٣٢٣ .

<sup>(</sup>٣) راجع مارتن ، Thesaurus novus Anecd ، ٢ ، مجموعة 704 وما بعدها ، — بالوز ، الجم مارتن ، ١٦٧٨ وما بعدها ( باريس ، ٢٩٨ ) ، — ج . ڤولف ، ولف ، الفرز ، الفرز ، ١٦٧٨ ، جزء ١ ، ص ٢١٩ ، — فبريسسيوس ، Bibl. med. ، جزء ١ ، ص ٢١٤ ، — فبريسسيوس ، Bibl. Leopoldina Laurent ، جزء ٤ ، ص ٧٧ ، — بنديني ، Appendix ad Hist. litt. Guill. cave ، فارتن ، ٣٤٤٣) ، جوعة ٣٠١ ، — ه . ڤارتن ، De Script. ) ، التاريخ العام ناريس ، جزء ٤ ، ص ١٦٣ ، و ٢٠٠ و ٢٠٠ و ٢٧٤ ، — بوليو ، السيرة الأردينية .

ييار الأبانُوي على مسائل أرسطو ، ويَعُود إلى مَرْسِيلَ أمرُ اطَّلَاع جانَ الْجَنْدُونِيِّ على كتاب بيارَ الأبانُوي (١) ، ويَضَعُ زيمارا (٢) والقُلُمْرِيُّون (٢) جان دُو جَنْدُونَ في عِدَاد الرشديين ، ويُعَدُّ هَكذا ، في الحقيقة ، بمنهاجه وعادته في التعليم ، وعنده أن ابن رشد « طبيب كامل تجيد وصديق الحق ومُدافع مقددام » ، وأما من حيث المذهب فإن جان الجندوني لم يُمَزْ منه كثيراً ، وهو يدافع في شرحه على « جوهر الأجرام السهاوية » عن نظرية الوجوب وعدم فساد الهيولى السهاوية ، وهو يُخَطِّيه « المعاصرين » الذين يَزْ معون قائلين بما أن السهاء مركبة من عَيْن هيُولى الأرض فإنها لا تنال وجوبها إلا من سبب خارجي ، وهو ، في مسائله حَوْل كتاب النَّفْس، يكتني بعرضه ، مع كثير من الدقة ، ما المسائل الرئشدية وما عليها حَوْل العقل (١٠) ، فيسأل هل العقل الفعال موجود وجو با ؟ وهل العقل وما عليها حَوْل العقل الخيمة : هل العقل واحد في جميع الناس ؟ وهو الفهال بعين الفهام دائماً ؟ وهو يسأل حَوْل المسائل واحد في جميع الناس ؟ وهو

Et ego Joannes de Genduno, qui, Deo gratias credo esse primus inter (1)
Parisius regentes in philosophia ad quem prædicta expositio pervenit per dilectissimum meum magistrum Marcilium de Padua, illorum expositionem manibus propriis mihi scribere dignum duxi, ne malorum scriptorum corruptiones dampnosæ delectationem meam in istius libri studio minorarent librumque prænominatum, scilicet illius gloriosi doctoris summas propono, Deo jubente, scolaribus studii Parisiensis verbotenus explicare (1,000).

<sup>.</sup> ۲۱۰ س Solut. contrad. (۲)

<sup>(</sup>٣) ٢ ، ٢ ، كتاب النفس ، فصل ، ١ ، مسئلة ٧ ، مادة ١ ، ص ٩ ٥ .

 <sup>(</sup>٤) استبهد بمنجطوط مار مرقس ، صنف ٦ ، رقم ۱۰۱ ، ورقم ۳۸۱ فی سان أنطوان بیادو .

يَجِدُ صَمُو بَهُ فَى الْقَطْعُ بِينَ مُخْتَلَفُ الْعَقُولُ ؛ أَجَلُ ، وَذَلْكَ لَأَنَهُ إِذَا وُجِدَت عقول كَثيرة فإن عقل الرجل الواحــد لا يَــكُون عقلَ رجل آخرَ ، أجلُ ، وذلك أن المقل في هـذا الافتراض يَـكُون مُسْتَفْرَداً بالجسم ، مع أن من المحال استفرادَ جوهر بالجسم مع وجوده قَبْل اتصاله بالجسم ، كلاً ، وذلك أن عين العقول تَدَلُّ على أن العقل واحــد لدى الجميع ، وُهذا محال ، كَلَّا، وذلك بمــا أن العقل أولُ كمالٍ في الإنسان فإن الأنية تَـكُون فرداً بالذي يَصْنَع ماهية الفرد الآخر(١)، كَلَّا، وذلك لأنه ينشأ عن هذا كَوْنُ الباعث نفسِه يُمْكِينُ أن يُؤَيِّدُ تغييراتٍ متناقضةً ، كَلَّا ، وذلك بما أن العقل قديمٌ ، و بما أن النوع البشريُّ قديمٌ ، فإن العقل يكون كاملاً قَبْــلًا مملوءاً أنواعاً معقولةً <sup>(٢)</sup> وهو يقول : « ومع أننى أُجِـدُ أَن رأى شارح أرسطو صريحٌ ، ومع أنه يَتَعَذَّر تفنيدُ هـذا الرأى بأسباب برهانية ، فإنه يَلُوح لي أن العقل ليس واحــداً مطلقاً ، وأنه يوجِد من العقول بمقدار ما يوجد من الأجسام البشرية »(٣) ، وأكثرُ من هــــذا حَزْماً رَ فُضُ جان الجُنْدُ وَنِيُّ رأيًّا يَفْصِلُه عن رأى الشارح ، رأيًّا قائلًا إن النفس القاديمة العقيده اللاهوتية ، أن النَّفْس يَبْرَ وُها اللهُ بَخَلْقِ مباشر يومَ التَّكُونُ ، وكذلك يبتعد جائ الجندونيُّ عن رأى الشارح في عـدد كثير من المسائل حَوْل العقل والمعقول.

Ego essem per esse tui, et tu per esse mei (1)

Quum intellectus sit ab æterno, vel ab æterno fuit humana species (Y)
.... videtur qoud jam est omnino perfectus et plenus speciebus intelligibilibus.

lpse est numeratus in diversis secundum numerationem corporum humanorum. (٣)

Opinio sacroe fidl: ويقرأ في الهامش

ويُعَدُّ السِّرْ فِيت فَرَا أَرْبَانُو مِثَالًا آخرَ مِن الرُّهبان الذين كانوا ، كَبَاكُنْرُوب، يَتَبَاهُون باسم الرُّشْدِيِّ بلا وَجَل، ويَزْعُم مَزُّ وشِلِّي (١) ومَنْسِي (٢) أنه دَرَّسَ علم اللاهوت بباريس و پادو و بُولُونى ، غير أن تِيرَ ابوشى (٣) وَجَّه النظر إلى أن الوثائق، التي تناولها مؤرخ منظمة السِّر ڤيت (٤) اَلحُو ليُّ ، الأبُ حِياَى ، تُخْبرُ ، فقط ، عن مدرسة الفلسفة التي اتُّصَلَ بها فرَا أَرْبَا ُنو بُبُولُوني ، و يَرْجَعُ كَتَابُهُ المهم الى ١٣٣٤ ، وفيه يُخْبِرُنا بأنه كان متقدماً في السن في هــذا التاريخ (٥) ، وهذا الكتابُ الذي نال به لقب ﴿ أَبِّي الفلسفة ﴾ شرح ُ ضخمٌ لشرح ابن رشد على طبيعيات أرسطو ، وقد أمر رئيسُ السِّرْ قِيتِ العـامُ بطبعه في البندقية سنة ١٤٩٢ <sup>(٦)</sup> ، وذلك بمقدمة من نِقُولِتِّى قِرْ نياس (٢) ، ويُخْبِرُ المؤلِّفُ في ديباجة عن عزمه على تأليف مِثل هـذا الشرح على شرح رسالة السماء والعاكم، ومن ثَمَّ يُرَى أن ابن رشدكان قد حَلَّ محلَّ أرسطو، فَمْتُنُه هو الذي يُشْرَح بدلاً من مَنْن الفیلسوف ، وعند تِیرَابُوشی ، الذی کان قد رأی نسخةً من شرح فرا أَرْ بانو في مكتبة إسْتَ بمُودِينَ ، أن فرَا أَرْ بانُو هــذا لم يؤيِّدُ أَيًّا من آراء ابن رشد الأثيمة ، ويَظْهَر ، فضلاً عن ذلك ، أنه لم يَتَّفِقُ له كبيرُ تأثير ، وذلك لأنك لا تَجِدُ مخطوطاتِ من كتبه في مكتبات البندقية ولنباردية .

<sup>(</sup>۱) . ۱٤۷۹ ، ص ۳ ، ص Scritt. Ital. (۱)

<sup>.</sup> ۳۰۸ مرد ، Bibl. med. et inf. lat. (contin.) (۲)

<sup>(</sup>٣) جزء ه ، ١ ، ٢ فصل ٢ ، رقم ٣ .

<sup>.</sup> ۳۰۸ مرز ۱ ، من Annales Servorum B. M. V. (٤)

 <sup>(</sup>ه) جعله منسى (ل. س) أكثر عصرية بمراحل ، ولكن من غير أن يذكر أية حجة.

Urbanus Averroista, philosophus summus, ex almifico servorum B. M. V. (1) ordine, commentorum omnium Averoys super librum Aristotelis de Physico auditu expositor clarissimus.

<sup>·</sup> ٤٩٧ — ٤٩٦ ص ٢٩٦ — ٤٩٧ . هين ، جزء ٢ ، قسم ٢ ، ص ٢٩٦

وحَوَالَىٰ ذاتِ الزمن أَلَف أستاذُ الخطابة بيارم ، زكريا ، رسالة « الزمان والحركة ضدَّ ابن رشد » التى تُوجَدُ فى الشُرْ بون (١) (أساس ١٧٤٩)، والكتابُ ذو قيمة قليلة ، ولكن مع دلالته على كثرة شيوع المسائل الرشدية فى مدارس شمال إيطالية فى أوائل القرنِ الرابعَ عشر (٢).

ويقول بولس البندق ، المتوفّى سنة ١٤٢٩ (٣) ، والذى هو أحد أثبات زمنه ، كا تشهد بذلك كثرة طَبعات كتبه و نسخها المخطوطة ، والذى أجمع على تلقيبة به « ملك الفلاسفة العظيم » (\*) ، يقول بولس البندق هذا ، بصراحة يُحارُ من صدورها عن راهب أوغُستني ، بالنتائج الأخيرة للنظرية الرشدية ، فقد قال : « يَزْعُمُ المعاصرون أن النفس العاقلة تَتَعَدّد بتعدد مَنْ يُوجَد من الأفراد ، ولكن من غير أن تكون عُرْضة للفساد ، وهم يُوكدُون أن هذا هو رأى أرسطو ، بَيْد أن رأى أرسطو الحقيق هو أنه لا يُوجَدُ غيرُ عقل واحد لجميع الناس وَفْق تفسير الشارح ، ووَفْق المبدإ القائل إن الطبيعة لا تَفيض بزائد مطلقاً كما أنه لا يُعُوزُها الشارح ، ووَفْق المبدإ القائل إن الطبيعة لا تَفيض بزائد مطلقاً كما أنه لا يُعُوزُها

<sup>(</sup>۱) لم يحدث عن زكريا الپارمي أى مؤلف فى تاريخ الآداب ، حتى أفو ، ويشتمل مخطوط السربون على اثنين من مؤلفاته ، وهما الرسالة المذكورة وكتاب فى الخطابة اللاتينية بالغ الإمتاع أهدى إلى الكردينال ج ، الپارمي وإلى رئيس كنيسة باريس ، نقولا ، وهو ، لا ريب ، ذاك الكتاب الذي ذكر فى Gallia christiana ( جزء ۷ ، ص ۲۰۰ ) حوالى ١٣٠٠ .

<sup>(</sup>٢) أتى هذا المخطوط مع كثير غيره من هبة للسربون قام بها المعلم جاك الهادوى .

<sup>(</sup>٣) راجع أو سينفر ، Bibl. Augustin. ، عبر ابوشى ، جزء ٦ ، قسم ١ ، ١ ، ٢ ، فصل ٢: ٢ ، ـ بلداسار پولى، Supplimenti al Manuale di Tennemann ، \_ بلداسار پولى، ٣٠٥ وما بعدها ، \_ وتشتمل مخطوطات البندقية ويادو على كثير من المعارف حول الموضوع نفسه .

monarcha sapientice, philosophorum suce cetatis facile princeps وألقاب مثل وألقاب مثل وألقاب مثل أناس من أقل الناس قريحة ، وقد كان آخر يتلقب به Aristotelis anima, alter Hippocrates, summus Italice philosophus, Aristotelis genius.

ضروري ، ومع ذلك فإن هذا لا يَعْنِي أن النَّفْسَ عَيْبَهَا تَكُون ، في وقت واحد ، سعيدة وشقية ، وعالمة وجاهلة ، ما دامت هذه الصفات لا تَكُون في النفس غير أعراض ، فعقل الإنسان غير مخلوق وفاقد التأثر ولا يَفْسُد ، ولا أول له ولا آخر ، ولا يُحْصَى وَفْقَ عدد الأفراد ، والواقع أن كل ما هو قابل لفردية العددية هو من طبيعة الهَيُولي ، والواقع أن النفس العاقلة مُنَزَّهة عن كل يَخَدَّر هيُولاني والنفس العاقلة مي النوع البشري على حين والنفس العاقلة مي النوع البشري على حين نوع النفس الوحية (هكذا) ، التي يكون الإنسان بها حيواناً ، من نوع تَفْس الحيوانات الأخرى ، وهذه النفس تُولد ولا تَفْسُد » (١) .

إِذَنْ ، لا بُدَّ من عَدِّ بولسَ البندقِّ بين أَكْثِرِ الرُّشديين حَرْماً ، وقد أيَّدَ النظرياتِ الرشدية ضِدَّ نقولا فاقا في احتقال ببُولُوني ، وكان هذا أمام مجلس الأوغُستيين الديني العام المؤلَّفِ بما يزيد على ثمانمئة راهب ، وما كانت براعته في الجُدلَ لِتقيه من هزيمة ، وذلك أن عدو فاقا الشخصي ، أوغُو بِنْزِي السِّياني ، لم يستطع أن يَمْنَع نفسه من القول بصوتٍ عال : « إِن فاقا على حَق ، وأنت ، يابولس، قد غُلِبْتَ » ، وأجاب بولسُ البندق عن هذا بقوله : « رَبَّاه ! يَصِيرُ هِيرُ ودُس و بيلاطُس صديقين كا يُركي ! » ، هنالك قَهْقه الجمع وفُضَ الجلس ، وقد قد مُ البنا بولسُ البندق ، من قبل معاصريه ، مثل سكولاسي وقح مُعْجب بنفسه ، وعلى العكس كان صديقي فلدِلْف ، فاقا ، ينتسب إلى المدرسة اليونانية التي أَنْزَلت ابن رشد عن غرشه بعد قرن .

وكذلك كان بولسُ البرْغُولَ وأْ نُوفْرِيو السُّلْوْنَ وهنريكُوسُ الألماني

<sup>(</sup>١) صار استخراج هذه النظرية من Summa totius philosophice لبولس البندق .

وجان الِلنَّدِينارَيُّ ونقولًا الفولِينيُّ والمرشدُ سترُودُوس وهوغُ السِّيانيُّ ومَرْسِيلُ السُّنتصُوفيُّ وجاكُ الفُورْلِيّ وتوما الكَتَلُونيّ وآدم بُوشِرِمفُور أساتذةً مشهورين فى زمانهم (١) وأنصاراً غُيراً للسِّكُلاَ سية الرشدية ، ، والحقُّ أن من الصعب علينا إدراكَ ماكانت عليه هذه الفلسفةُ من فِتْنَةٍ مؤثرةٍ في الشبيبة الجتهدة المتزاحة على بُولُونى و يادُو ، و يَشْعُر الرجلُ الْمَتَكِتِّلُ إلى أعمال الذهن بغَمّ عظيم إذا ما نَظَرَ إلى محفوظات قرون الدراساتِ الطويلة هذه فأبصرَ في زاوية النسيان توارِي هــذه الأكداس من المؤلَّفات العتيقة التي ماكان ليَبْقِّي شيء منها لولا بعضُ هذه الأسماء التي عاد لا يبالي أحدُ بحفظها ، و إنما يَتْعَزَّى عن هذا عند ما يُفَكِّرُ فما لإعمال العقل من قيمة مستقلة مطلقة وفي كُون كلِّ واحد من مخطوطات جانَ الجُنْدُونيّ و بولسَ البندق ، إذ يَحْمِلُ بعناية اسمَ أستاذه وتاريخَ المباحث التي له نَفْعُ فيها ، قد دَخُل ، من ناحية ، في عَنْعَنَات العِلْم واستطاع أن يساعد على تهذيب الذهن البشرى الذي لا يَضِيعُ فيه شيء مطلقاً ، فما كانت الأبجديةُ التي تَعَلَّم غُوته منها القراءة كتاباً غيرَ مُجدِ أبداً.

 <sup>(</sup>۱) انكشف لى معظم هؤلاء المؤلفين من البحث فى مخطوطات البندقية و پادو .
 (۱) انكشف لى معظم هؤلاء المؤلفين من البحث فى مخطوطات البندقية و پادو .

### ه – غايْتَانُو التِّيَانِيُّ و ثِرْ نياس

أيمْرَض غايْتَانُو التِّيَانِيُّ ( ١٣٨٧ - ١٤٦٥ ) ، في الغالب ، مِثْلَ مؤسسِ الرشدية الپادُو ية (١) ، وليس هذا صحيحاً مادامت رياسة ابن رشد قد استقرت بيادو منذ أكثرَ من قرنٍ قَبْلَ أن يَبْدأ هـذا الأستاذ بالتعليم فيها سنة ١٤٣٦ ، ومع ذلك فإن غايْتَانُو ساعد بماله ومقامه الاجتماعيّ وتعليمه ومؤلفاته كثيراً على زيادة نفوذ الشهورة الشرح الأكبر ، وقد غَدا غايْتانو ، الذي هو سليل إحدى الأسر المشهورة بقيسانس (١) من أهم رجال جامعة پادُو ، ومات كاهن كتدرائية هذه المدينة (١) ، وانتقلت مكتبته ، مع مؤلّفاته الخاصة ، إلى دير سان جيوڤاني إنْ قِرْدارا الذي هو من أهم ألمراكز الرشدية ، ثم انتقلت من هناك إلى كنيسة القدّيس مَرْقُس حيث من أهم المراكز الرشدية ، ثم انتقلت من هناك إلى كنيسة القدّيس مَرْقُس حيث

Primus Averroi auctoritatem in gymnasio Patavino conciliasse dicitur, (۱) ejus commentaria in philosophando unice secutus (Facciolati, Fasti gymn. Pat. ۱۰٤ من ۲ قسم ) . In explicando, omissis aliorum interpretum opinionibus, solum Averroem, fidissimum philosophi commentatorem sequebatur, eo ingenii acumine ut primus ei in gymnasio auctoritatem conciliaret. (Tomasinus, III. vir. (Elogia ۴۵ — ۴٤ من ۲۶ من ۲

 <sup>(</sup>۲) ارادت اسرة تيان تذكار الأستاذ المشهور ، فصار يحمل أحد أفرادها اسم غايتانو
 دائما ، وهكذا ترى فيلسوفنا سمياً لمؤسس التيانيين : غايتانو التيانى السعيد .

<sup>(</sup>٣) انظر إلى سيرة كالڤي عن حياة غايتانو (في الديانة ، أنجيول ، غبريال دى سنتا ماريا)

Biblioteca e Storia di quei scrittori cosi della città come del territorio di

Vicenza (ڤيسٽزا ، ١٧٧٢)جزء ٢ ، قسم ١٠.

لا تزال مَظْهَراً لدراسات ذلك الزمن ، وتَشْهَدُ نسخُ محاضراتِ غايْتَانُو الكثيرةُ إلى الغاية والتي تُوجَدُ في مكتبة شمال إيطالية ، ونفاسةُ الخطَّ التي تَظْهَرُ فيها أحياناً (١) ، والطبَعاتُ الوافرةُ التي اتفقت لها في سنِي الطبّاعة الأولى (١) ، بما تعت به من رواج في النصف الثاني من القرنِ الخامس عشر في مدارس إيطالية ، وفي جميع أور بة أيضاً .

ولا يَذْبغى أن يطالَب غايْتا نُو بأى مذهب مُبْتَكركان ، وهو ، لكو نه أقل من بولس البندق جُر أَةً ، يَر فض جميع نتائج المَشَّائية الإلحادية ، وهو فى شرحه على رسالة النفس الذى تَم سنة ١٤٤٨ يتتبع المسائل الرشدية فى أدق فُر وقها ، ويحاول غايْتانو أن يُوفِق بين البقاء ونظرية الإدراك الأرسطوطاليسية ، وهو لم يُوفَق إلى ذلك إلا بأغرب الافتراضات (٢) ، ويناقش غايتانو ، فى رسالة فى علم النفس أيدت بيادو (١٤ ، حَوَل مسئلة يَلُوح أنها شَغَلَت بال مدرسة ذلك الزمن كثيراً ، وهى : هل يَجِب القول بحاسة فِقالة لإدراك الإحساس كما يقال الزمن كثيراً ، وهى : هل يَجِب القول بحاسة فِقالة للإدراك الإحساس كما يقال

<sup>(</sup>۱) صنعت جميع هذه النسخ فى أيام حياته تقريباً ، وقد تمت ، فى الغالب ، فى ذات السنة التى ألق فيها محاضرته عن موضوعها ، وتشتمل مكتبة سان أنطوان بيادو على كثير من النسخ الفاخرة التى وهبها بنفسه إلى سان أنطوان ، راجع Minciotti, Catal. der codd. man. di S. Ant.

<sup>(</sup>۲) یانزه ، Ann. typog. ، ص ۳۶۳ وما بعدها .

Intellectus intelligit post separationem a corpore per species et (r) habitus qui in eo remanserunt, non in actu completo, sicut dum erat unitus corpori, quia quantum ad illud dependet a fantasmatibus, sed in actu semipleno et incompleto, secundum quem modum posset non dependere a fantasmatibus et perpetuari.

<sup>(</sup>٤) طبعت بالبندقية ، ١٤٨١ ، وأستشهد وفق مخطوط مار مرقس (صنف ٦ ، رقم ٧٤) .

بَعْلُو فَمَّالَ لَإِيضَاحِ العقل ، ومن قَوْلُ غَايْتَانُو ان بعضهم يَرْعُمُ أن العقل الفَمَّالَ يُحْدُث الأنواعَ الحَسَّاسة التي تصير عناصر الإحساس ، وهم يَعْزُون هذا الرأى إلى ابن رشد ، ولكن على غير حق ، وفي النفس الحسَّاسة ، كما في النفس العاقلة ، يَغْتَرِض جان الجنْدُونيُّ وآخرون وجود صنفين من القُوى ، أحدهما منفعل والآخر فَمَّالُ ، ووُجِدَ غيرُ هؤلاء ، وهم أقربُ إلى الحقيقة ، مَن لا يقولون بوجود حاسة فَمَّالُ ، ووُجِدَ غيرُ هؤلاء ، وهم أقربُ إلى الحقيقة ، مَن الأنواع من ناحية ، وأن فَمَّالُة ، و إنما يرَوْن أن المحسوسات تكفي لإحداث الأنواع من ناحية ، وأن الأنواع أ ، من ناحية أخرى ، تَكفي لإيضاح الإحساس ، وذلك من غير تدخّل فاعل خاص ، وفي رسالة أخرى يُثِيرُ غايْتَاني مسئلة خلود النفس ، ويُجمِلُ قولَه بأن النفس العاقلة تُحْدث بخَنْقِ مباشر ، ثم تَسْرِي في الهَيُولَى ، وليَجمِلُ قولَه بأن النفس العاقلة تُحْدث بخَنْقِ مباشر ، ثم تَسْرِي في الهَيُولَى ، ولذا فإن النفس العاقلة تُحْدث على انفراد وُجِدَ أنه مُحَدَث قابلُ للفساد ، ولكن النفس البشرية إذا ما نُظرَ إليها في مجموع خواصبًا وُجِدَت أبدية ، وجميع ولكن النَفْس البشرية إذا ما نُظرَ إليها في مجموع خواصبًا وُجِدَت أبدية ، وجميع هذا حائرٌ غيرُ حازم كما ترى .

ومن الآن يُعَدُّ ابنُ رشدٍ في بادُو أستاذَ من يَعْلَمُون ، وفي كتابٍ ألَّهَ مِيشل ساڤوناً رُولا في سنة ١٤٤٠ بعنُوان « مَدْحُ بِتَاڤي يدعوه بالفيلسوف الإلهيِّ وشار حجيع كتبأرسطو» (١) ، وتؤلَّفُ مكتبة جانَ المَرْ كَنُوڤيُّ التي وَقَفَها على دير ماريوحَنَّا بقَرْدارا سنة ١٤٦٧ ، والموجودة الآن في كنيسة القديس مَرْقُس بالبندقية ، من كتب رشدية حصراً تقريباً ، ويَعْنِي تعدادُ جميع البادُويين والبُلُو نيين الذين شَرَحوا ابنَ رشد في القرن الخامس عشرَ وضعاً لجدول جميع والبُدُو بين

<sup>(</sup>۱) موراتوری ، .Rerum Ital. Script ، جزء ۲۶ ، مجموعة ۱۹۵۰ .

أساتذة بادُو و بُلُو نِي ، وقد رأى كلود بِتِي (١) وتيبِر باز لْيَارِي البُلُونِين (٢) ولُوران مُولِينُو الرُّو فِيغُوِئُ (٣) وأُبُولِينِير وأَفْرِيدِي و بَرْ تِلِي سِيناً وجيرُوم سَبْيُونِينَّا (٠) دروسَهم قد قبُلَتْ لسهولة تفسيرها الشرحَ الأكبر ، وكان توما الثيوكاجيتانيُّ المشهورُ نفسه يُدَرِّس على حَسب ابن رشد ، وإذا ما صُدِّق غِي باتَنُ الحسنُ الاطلاع على ما كان يَجْرِي في بادُو من أحاديث وُجِدَ أَن بُنْيُونَا استنبط سُمَّة من هذا التدريس (٥) ، وفي بادُو أَيَّد العالم كَسَّنْدرًا فِد لِه البندق ، في سنة ١٤٨٠ ، نظرياتِ الرشديين وحاز قصب السَّبق في الفلسفة (٢) ، ولا تسكاد المعارضة تُظهِر مُ نَفْسَها ، وما كانت نظرية الأخ الأصغر أنطوان تر ُنْدِينًا ضِدًا الشين الأخيرة من القرن ضِدًا السَّدِين الشَّعْدِينِ السَّنِينِ الأُخيرة من القرن ضِدًا السَّنِينِ الأُخيرة من القرن

<sup>(</sup>١) تشتمل مكنبة جامعة بولوني على محاضراته في خسة عشر مجلداً ضخماً

Lectura in octo libros de auditu Naturali Aristotelis et (عليازي (۲) عبر بازليازي (۲) sui fidissimi commentatoris Averrois quam illo legente scholares Papienses scriptitarunt anno 1503 (۱۵۰۷ (مانيا د)

<sup>(</sup>٣) فاكسيولاتي ، الكتاب المذكور سابقا ، ص ١١٤ .

د Appendix ad Bibl. S. Michaelis prope Murianum ، متاریلی (٤) متاریلی ، Appendix ad Bibl. S. Michaelis

<sup>(</sup>۱) Patiniana ، ص ۸۸ — ۹۹ (طبعة ۱۷۰۱) .

<sup>(</sup>٦) Facciolati ، إ. س. ، س ۸۹ ، — تومازيني ، Elogia ، جزء ۲ ، ص ۳٤٣ وما بعدها .

Tractatus singularis contra Averroystas de humanarum animarum (۲) plurificatione, ad catholicœ fidei obsequium 2e titre: eximii sacrœ theologiœ metaphysicœque monarchœ, Magistri Antonii Trombete, Patavini. Ordinis Minorum provinciœ S. Antonii ministri, Quœstio de animarum humanarum pluralitate contra Averroym et sequaces, in studio Patavino determinata.

الخامسَ عشرَ هي سِنُو رياسة ابن رشد المطلقة في پادُو.

ويَجِبُ أَن نَعُدَّ التِّيَانِيَّ نِقُو لِتِّي فَرْ نِياسَ ، الذي كان يُدَرِّس بيادُو فيما بين سنة ١٤٧١ وسنة ١٤٩٩ ، بين أشدِّ رُشْدِ ِّيي ذلك الزمن حَزْماً ، وكان فرْ نياسُ أَكْثَرَ جُرْأَةً من غايْتانو ، فبلغ من تأييده لنظرية وحدة العقل ما اللهِم معه بإفساد جميع إيطالية بهدا الضلال الضارِّ (١) ، ومن مدرسته تَعلَّم نيفُوسُ الرشدية (٢) ، ثم عَدَل قرْ نياسُ عن هذه الآراء الخطرة ، فقد ألَّف كتاباً ظهر سنة ١٤٩٩ (٣) مؤيِّداًفيه خلود النفس وتعدُّدَها ، وكان الكتاب قد أهْدِي إلى بطرك أَكِيلِهِ ، دُمِنِيك غرِيماني ، الذي اعترف له قرْ نياسُ باستعداده لتحويل لقبه فيلسوفاً

Falsam illam et ab omni veritate alienam opinionem Averrois de (۱) unico intellectu confirmare argumentis tentavit, usque adeo ut plebeii et minuti philosophi, qui hebeti et rudi ingenio contrarjam opinionem, quamvis verissimam, defendere non poterant, in vulgus jactarent eum totam pene Italiam in hunc perniciosum errorem compulisse. Reccoboni. De Gymn. Patav. المنافية المنافية

<sup>(</sup>۲) نوده ، إ . س . ، — نيسرون ، جزء ۱۸ ، س ٤٠ .

Volens occurrere rumori falso qui ab invidis et malevolis excitatus (٣) fuerat, et venenatum susurrum tollere qui de eo în angulis fiebat. . . . Averroem maleficæ opinionis perfidum et vanum auctorem certissimis argumentis مریکوبونی ، الکتاب الذکور سابقاً ، س ۱۳۵ ، ریکوبونی ، الکتاب الذکور سابقاً ، س ۱۳۵ ، و Fasti gymn, Pat. ، نومازینی ، ۴۹۹ ، (آوتینی ، ۱۹۵۹ ) .

إلى لقب كاهن قانونى (1) ، وكان هذا التغيير بسبب مواعظ رئيس الدولة أوغُسْتَن بَرْ بَارِيغُو وأَسْقَف يادُو ، پيار بارُزِّى، الذى أنْقَذَ نِيفُوسَ من ديوان التفتيش فيما بعد وحَمَله على إصلاح ضَلاَلاته أيضاً ، وكان الخصام قد اتَّسَع قَبْلاً فخَرَج من نطاق المسائل المنطقية ليَدْخُل دائرة الفلسفة الخُلُقية والدينية ، وها نحن أولاء نَبْلُغُ ساعة مدرسة يادُو المَجيدة ، نَبْلُغ مدرسة نِيفُوسَ وأشيليني و رُبْنيُونا .

Serpans se non superphilosophi sed canonici titulo aliquando usurum.\* (1)

<sup>(\*)</sup> ريكوبونى ، المصدر نفسه .

### ٦ – كفاحُ 'پُنْپُونا وأشِيلِّيني

وفي سنة ١٤٩٥ يُهُمَلُ الشيخُ قِرْ نياس الذي كان قد اتفق له من الامتياز المنقطع النظير ما يُدَرِّس معه بلا خصِم ، ويتذمَّرُ تلاميذُه ، ويُعارَضُ بِيارَ 'پْنْپُونا تنبيهاً له (١)، و يُفْتَح بيْنْيُونا عصر ﴿ جديد لمدرسة يادُو، وقد حُصِرَت الفلسفةُ اليادُويةُ حتى الآن ضِمْنَ حدودٍ بمــا بعد الطبيعة غير خَطِرة ، ولم يكن بولسُ البندقُ ۗ وفرَا أَرْبَانُو وغايْتَانُو التيانيُّ، و قِرْ نياسُ أيضاً ، غيرَ شُرَّاح ، وماكان ليَجُولَ تحت هذا الغلاف الغليظ أيةُ حياةٍ أو فكر ، وليست الجرْأةُ في غير الألفاظ ، ولم يَكُن اللسانُ الفلسغيُّ المُصَفَّى عشرين مرةً ليُخْفِيَ شيئًا ، وعاد عـلم النفس لا يَـكُون غيرَ قعقعة ِ أَلْفَاظٍ طَنَّانَةٍ وُمُجَرَّدَاتٍ أُتِمَّت ، وعلى العكس يُمَثِّلُ يُنْيُونَا فَكُرَ عَصره الحيَّ في الحقيقة ، وذاتيةُ النفس الإنسانية والخلودُ والحكمُّةُ الإلهية وجميعُ حقائق الدين الطبيعيُّ هي التي أَدْخِلَتْ إلى القضية وغَدَتْ في جميع إبطالية موضوعَ أَشدٌّ ما يَكُون من نقاش ، و إِذْ كان رُيْنَهُونا يُوضِحُ أرسطو وابنَ رشد وَفْقَ القاعدة عَرَف أَن يَسْتَهُوىَ الشبيبة وأَن يتفلسف لا رَيْبَ ، ويتكلم 'يُول جُوڤ بمــا 'يثِيرُ العجبَ عن الحقيقة بلهجة كان يَعْرِف أن يَبْسُطَها في دروسه ،وبهذا عاد لايَكُون سِكُلاَسيًا ، بل ظَهَر رجلاً عصريًا .

وكان لا بُدَّ من اسم جديد لسَرْ هذا الاتجاه الجديد ، فوُجِدَ اسم الإسكندر الأفروديسي ، و بِذَا عاد أبنُ رشد لا يُهَيْمِن وحدَه ، أى إن ابن رشد الذي أَلْزِم

<sup>(</sup>۱) فا كسيولاتي ، قسم ۲ ، س ١٠٦ و ١٠٩ .

بشَطْرِ المدرسة عاد لا يَلْمَزِمُه غيرُ بعض الأسماء ، ولن تَكُون هذه الأسماء أشهر الأسماء أشهر الأسماء دائمًا .

وهذا هو أساسُ الحزبين الفلسفيين المعروفين باسم الإسكندريين والرشديين ، وما كان لِيَجِبَ أن يُعْزَى إلى هذا التفريق أية أهمية مع ذلك ، وبَلَغَ مسيو رتر من الأمر ما شَكَّ معه في وجود هذين الحزبين (١) ، ومما لا رَيْبَ فيه، على الأقل ، أن التحديد بينهما ليس من الإحكام ما يُحاوَلُ معه افتراضُه ، وأن قليلاً من المعلمين في القرن السادس عشر مَنْ يُمْكِنُ أن يُصَنَّقُوا تصنيفاً قاطعاً بين الرشديين والإسكندريين ، ويقوم تقسيمُ المشائين الحقيق في عصر النهضة على مَشَّائى العرب ومَشَّائى اليونان ، فهذا التقسيم لا يطابق التقسيم القائم على الإسكندريين والرُّشديين ، وكان المُثقَقُون باليونانية ، كلئو نيكوس تُومُوس ، يُجْمَلُون خارج المنازعات وكان المُثقَقُون باليونانية ، كلئو نيكوس تُومُوس ، يُجْمَلُون خارج المنازعات مثلاً (٢) ، أهميةً كبيرةً على هـذا التقسيم الذي لم يَعُمْ على غير عبارة لمَرْسِيل مثلاً (٢) ، أهميةً كبيرةً على هـذا التقسيم الذي لم يَعُمْ على غير عبارة لمَرْسِيل فيشين (٣) لا يُوصَلُ إليها بدراسة المصادر مطاقاً .

<sup>(</sup>۱) .Gesch der neuern Phil ، قسم ۱ ، ص ۳۹۷ وما بعـــدها ، وعلى العكس بالغ مسيو سانتوفانتي في معارضتها ، (وثائق ڤيوسو ، ذيل ، جزء ۹ ، ص ٤٧ه وما بعدها ) ،

Gesch der Phil. (۲) ، س ۹۳ ، ص ۹۳

Totus fere terrarum orbis a Peripateticis occupatus in duas plurimum (ヤ) sectas divisus est. Alexandrinam et Averroicam. Illi quidem intellectum nostrum esse mortalem existimant, hi vero unicum esse contendunt: utrique religionem omnem funditus æque tollunt, præsertim quia divinam circa homines providenttam negare videntur, et utrobique a suo etiam Aristotele defecisse (Præf. in Plot.)

وفي الغالب يُعَدُّ خاودُ النفس نقطةَ اختلاَف ِ بين الإسكندريين والرُّشديين ، والحقُّ أن الخلودَ كان ، حَوَ الَىٰ سنة ١٥٠٠ ، مُعْضِلةً يَدُورِ الرُّوحُ الفلسفيُّ حَوْلَهَا في إيطالية ، فكان تلاميذُ إحدى الجامعات ، إذا ما أرادوا تقديرَ مذاهب الأستاذ منذ الدرس الأول ، جَهَرُوا بالقول له : « حَـدُّ ثنا عن النفس! » (١) ، وما أصابت به المذاهبُ السياسية التي دُرِّسَت في القرن السادسَ عشرَ ، شعورَ الإنسان الخلقيُّ من اهتزاز كبير حَوَّلَ هُمَّ النفوس من هـذه الناحية ، وكان الرشديون يَحْفَظُون الظواهر بقولهم إن العقل يعود إلى الله بعـــد الموت و إنه يَفْقِدُ فيــه ذاتيتَه ، واعْتَنَق ُ پُنْيُونا رأى الإسكندر الذي كان يُنْكِرُ الخلودَ تمــاماً ، وناهض ُ پُنْپُونا فی کتابه « خلود النفس » ، حین تظاهر باحترام الأُرْتُدُ کسیة ، مذهب الرُّشديين على أنه ضلالٌ فظيع بعيدٌ من رأى أرسطو أصاب القديسُ توما(٢) في تفنيده ، وتَلُوح وَحــدةُ النفس له خيالًا مستحيلاً خالياً من المعني (٣) ، وَحَمَلَ عَلَى الرشديين بشدة تلميذُ 'يُنْيُونا ، سيمونُ يُورْتا النايُوليُّ ، الذي سار على مِنْهَاجِ أَسْتَاذُهُ فِي التَّالَيْفُ ضِدَّ الخَلُودُ ، لأَمَّا إِياهُمْ عَلَى رَدِّ الْمُعْرَفَةُ إِلَى تَذَكُّر ، وعلى افتراضهم أن عقل الطفل كاملُ كعقل الرجل ، ومثلُ هــذا ما حَمَلَ به لوكُ على أفكار ديكارْتَ الفطرية (١) ، وسوف نَرَى بعد قليل مابُذِلَ من جُهْدٍ في تَفْنِيد

<sup>(</sup>١) ك . بارتولمس ، مادة پنيونا ، في معجم العلوم الفلسفية ، ص ١٦١ .

Tam luculenter, tam subtiliter adversus hand opinionem sanctus doctor (۲) invehitur, ut, sententia mea, nihil intactum, nullamque responsionem quam quis pro Averroe adducere potest impugnatam relinquat; totum enim impugnat, dissipat et annihilat, nullumque Averroistis refugium relictum est, nisi covitia et maledicta in divinum et sanctum virum (٩ علود النفس ع ص ٨ و عليه عليه عليه عليه المنافقة عليه المنافقة المنا

Figmentum maximum et inintelligibile, monstrum ab Averroe excogitatum (٣)

<sup>(</sup>٤) پولى ، التـكملة ، ص ٥١ ه وما بعدها ٠

يُنْيُونا الذي وُكِلَ أَمرُه إلى الرشدى فيفُوسَ من قِبَل ليُونَ العاشر ، وهكذا يَهْدُو الرُّشديون ، الذين مَثَّلُوا حتى الآن إنكارَ شخصية الإنسان ، مدافعين عن الخلود وأركاناً للأرْتُدُ كسية ضِدَّ يُنْيُوناً ذات وقت ، والواقع أن الرشدية كانت تُمثِّلُ ضَرْباً من الروحانية إذا ما قيست بدهمية الإسكندريين المطلقة ، وكانت نظرية العقل الفمَّال بقولها بأصل المعرفة الأعلى وحقيقتها الظاهرة تقصى النظريات الحاسِّيَة ، وكذلك كان يُركى ، حَوالَى أواسطِ القرن السادس عشر ، ظهور شيتُو الذي نفض الفبار عن نفسه في كتابه « العقل الرَّباني والإنساني » ظهور شيتُو الذي نفض الفبار عن نفسه في كتابه « العقل الرَّباني والإنساني » ( بادُو ، ١٥٥٥ ) فناهض الرشدية مناهضة شديدة باسم الاختبارية ()

و إِذَا كَانَ مِن الْحُطأَ صَفَّ بِيار بُنْهُونا وسيمون بُورْتا بين الرشديين وربطُ مذهبهما في الخلود بمذهب ابن رشد مادام بُنْهُونا لم يَدْعُ إلى سلطة الإسكندر إلا لقهر الرشديين (٢). ومع ذلك فإن هذه البلبلة التي أصاب بيل و بُروكِر في إظهارها لم تكن من غير أساس، وذلك أن الفلسفة الإيطالية، إذْ أَفْلَتَتْ مِن المناقشات المُجَرَّدة في القرون الوسطى، انتهت إلى إجمالها في بضع مسائل دهرية بسيطة إلى الغاية، أي إبداع خلود النفس من قبل مشترعين حفظاً للائمة، وكون الإنسان الأول صُوِّر بعِلل طبيعية، وكوْن المعلولات العجيبة ليست سوى مخادَعات وأوهام، وكوْن الائولياء وعبادة بقايا أجساد القِدِّ يسين أموراً لا تأثير لها،

<sup>(</sup>١) پولى ، التكملة ، ص ٦٦٥ .

Secutus Aphrodisæi placita, cujus dogmate ad corrumpendam juventutem (۲) dissolvendamque Christianæ vitæ disciplinam nihil pestilentius induci potuit — د ۱۹۲ ، فصل ۷۱ ، ص ۱۹۲ ) ، راجع بروکر ، جزء ٤ ، ص ۱۹۲ ، س یل ، مادة پنپونا ، تعلیق ب .

وكون الدّين لم يُحْدَث إلّا لبُسَطاء العقول (١) ، وهـذا ما كان يُسمَّى الرُسُدية ، وهـذا كان يؤيده أربابُ العقول في الحاضرات وحَلقاتِ الأدب متظاهرين بوَضْع ممثّل هـذا المذهب فوق الإنجيليين والرُّسُل جاعلين من مؤلّفاته قراءتهم المفضَّلة (٢) ، وتُعَدُّ رشديةُ رجالِ المجنع الراقي هـذه رشدية بُنيُونا ، وليس عليه إلّا أن يَخْطُو قليـلاً حتى يُجَدِّد تجديف « الدَّجَالين الشيلائة » (١) ، ويُعَدُّ ظهورُ الأديان ( الشرائع) وانحطاطها نتيجةً لتأثير النجوم (١) ، وقد فَتَرَت النصرانية وعادتُ لا تَكُون من القوة ما تُبدع معه معجزات (١) ، وما يقال عن هذا البرهان ذي الحَدَّين حِيال العناية الإلهية حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلةً عُدَّ جميعُ الناس حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلةً عُدَّ جميعُ الناس حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلةً عُدَّ جميعُ الناس حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلة عُدَّ جميعُ الناس حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلة عُدَّ جميعُ الناس حيث يتَلذَّذُ بخبُث واضح ؟ « وإذا كانت الأديانُ الثلاثة باطلة عُدَّ جميعُ الناس عوالين ، وإذا كان لا يُوجَدُ منها غيرُ دين واحد صحيح كان الدينان الآخران

<sup>(</sup>۱) معد كنپانللا المكياڤيلية والرشدية فرعين متوازيين من مذهب أرسطو ، راجع بروكر ، جزء ٤ ، ص ٤٧٢ ـ ٤٧٣ .

Audivimus Italos quosdam qut suis et Aristoteli et Averroi tantum (۲) temporis dant, quantum sacris litteris ii qui maxime sacra doctrina delectantur, tantum vero fidei quantum apostolis et evangelistis ii qui maxime sunt in Christi doctrinam religiosi. Ex quo nata sunt in Itali pestifera illa dogmata de mortalitate animi et divina circa res humanas providentia, si verum est quod dicitur : nihil et divina circa res humanas providentia, si verum est quod dicitur : nihil et divina circa res humanas providentia, si verum præter auditum habeo (۳) خاود النفس ، فصل ۱۰ ، ۱۰ المشيور کاثوس ،

Hujusmodi legislatores, qui Dei filii merito nuncupari possunt, (£) procurantur ab ipsis corporibus cœlestibus ( ४९७ ० ६१४ ६६ De incant. )

Quare et nunc in fide nostra omnia frigescunt, miracula desinunt, (•)

nisi conficta et simulata, nunc propinquus videtur esse finis.

<sup>(</sup>المصدر نفسه ، ص ٢٨٦).

باطلين ، ومن ثُمَّ تَكُون الأكثرية صالةً دائماً » ، وهل مَضَى زمن طويل على الوقت الذي كان يناقش فيه حَوْل مسئلة معرفة أي المشترعين الثلاثة كان أحسن توفيقاً فنال أتباعاً أكثر من الآخرين (١٥ حتى إن تعبير « الشرائع » و «المشترعين» الذي يَتَخِذُه فلاسفة إيطالية للدلالة على الأديان ومؤسسها استُعير من ترجمة مؤلّفات ابن رشد التي اشتملت على كلة « الشريعة » بمعنى الدين والقانون ، وأطلق في الطبّعات الإيطالية عُنوانُ « مقال في الشرائع » على عبارة « تهافت وأطلق في التي أصر فيها ابن رشد على مقارنة ما بين الأديان بِجُرْأَة فرُفِعَت من قبَل المُحقِّمي لغرض واضح (٢) .

وكذلك فإن معارضة نظام الدين والنظام الفلسفي ، التي رأينا في جميع القرون الوسطى أنها خَط الرشديين الفارق ، هي أساس منهاج پُنْپُو نا ، فَپُنْپُو نا الفليسوف لا يعتقد الحلود ، ولكن پُنْپُو نا النصراني يعتقده ، و بعض الأمور حقيقية لاهوتيا ، ولكنها ليست كذلك فلسفيًا ، ويجب أن يُعتقد ، من الناحية اللاهوتية ، أن التوسُّل بالأولياء واستخدام بقايا أجساد القديسين من أكثر ما يَكُون تأثيرًا في المَرْضى ، ولكن يَجِبُ أن يُعتَرَف ، من الناحية الفلسفية ، بأنه يَكُون لعظام الكلب البيت من التأثير ما لتلك البقايا إذا ما استُنجِد بها مع الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة الإيمان (٣) ، ولم يجِد أحرار الفكر ، في أربعة قرون ، ما هو أحسن من ذلك حيلة المنابق ا

<sup>(</sup>۱) Menagiaa ، جزء ٤ ، ص ۲۸٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) معارضة ، جزء ۱۰ ،س ۳۵۱ ( طبعة ۱۵۹۰ ).

Quæ omnia, quanquam a profano vulgo non percipiuntur, ab istis (r) tamen philosophis, qui soli sunt dii terrestres et tantum distant a cæteris, cujuscumque ordinis sive conditionis sint, sicut homines veri ab hominibus pictis, sunt concessa et demonstrata (r). De incant.)

للاعتذار عن جُرْأتهم فى نظر علماء اللاهوت ، والضغطُ يؤدى إلى الحيلة دائمـاً ، والضميرُ يحتجُّ وينتقم لنفسه باحترام ساخرٍ من القيود التى تُفْرَض عليه .

ولِذًا فإنه إذا ما طُبِّقَ اسمُ الرشديين على هـذه الأسرة ، من المفكِّرين المجزِعين الساخطين بفعل الضغط ، الكثيرة العدد في إيطالية في القرون الوسطى ، والتي كانت تستتر باسم الشارح ، وَجَبَ أَن يُوضَع رُبْيُونا في صفِّ الرشديين الأول (') ، ولكنه إذاما قُصِدَ بالرُّشديِّ أحدُ أنصار المذهب القائل بوَحدة العقل كان هذا الاسمُ من قلة المطابقة لهُنْيُونا ما كانت معه جميعُ حياتِه كفاحاً مستمرًّا ضدًّ محامي الرشدية : أشيليني (٢) ، وفضلاً عنذلك فقد عُومِلَ ابنُ رشد في مؤلَّفاته بأقصى الشَّدَّة ، وذلك أنه يَجِدُ آراءه من مخالفة الصواب وعدم المعني ما يَشُكُ معه في وجود شخص نظر إليها بعين الجِدِّ وفي كُون ابن رشدٍ نفسِه قد أدركها (٢) .

و بما أن يُنْيُونا قُدِّم مِثْلَ مؤسِّسِ للإسكندرانية ، وإن لم يُلاَحَظْ عنده أَيُّ ارتباطٍ مِنْهَاجِيٍّ فِي الإسكندر ، فإن سِياق الأمر كان يَقْضِي بأن يَغْدُو أَشِيلِيني رَبِّيسَ الرشديين ، ويَكُون هذا التصنيف مصنوعاً إذا ما زُعِمَ أَن أَشِيلِيني قال بوَحدة الأرواح والخلود الجَماعِيُّ حقيقةً ، وعلى ما كان من اعتراف أشِيلِيني بأن

Petrus Pomponatius, philosophus acutissimus, in : ومن الصواب قول قانيني (۱) cujus corpus animum Averrois commigrasse phythagoras judicasset.\*

ه ۲۹ س د فل Amphith، Exerc. (\*)

<sup>(</sup>۲) فسح هذا الدور من تاريخ مدرسة يادو فى المجال لكثير من الأغاليط ، وأظهر بيل (مادة ينبونا ، تعليق ب ) خطأ من يضعون ينبونا بين الرشديين ، وكان بروكر قد اقترف ذات الخطأ فى البداءة (جزء ۱ ، ص ۸۲٦) وكذلك ليبنتز وقع فى ارتباك من هذه الناحية ، (معارضة ، جزء ۱ ، ص ۷۳) .

<sup>(</sup>٣) راجع ه. ريتر ، Gesch. der neuern Phil. ﴿ جَرَّهُ ١ ، ص ٣٩٣.

مذهب ابن رشد مطابق لذهب أرسطو في هذين الأمرين فإنه يَنْبِذُ هذه النظريات بصراحة لخالفتها للدين (۱) ، بَيْدَ أنه إذا ما نُظِرَ إلى الأمر من ناحية أخرى وُجِدَ أن أشِيلِيني يستحقُ اسمَ الرشدي ، وذلك من حيث الأهميةُ التي يُعَلِقُها على الشرح الأكبر ومن حيث أسلو به السَّكُلاسِي وادعاؤه العلي ، ولا شيء في مدرسة بادُو أشهر من منازعات بُنْهُونا وأشيليني ، وكان الفوز يُكُمتب لأشِيليني في النظريات الشرعية ، ولكن الجُمهور كان يَحْكُم لَهُنْهُونا بَرَاحِه على دروسه (۲) ، وقد الشرعية ، ولكن الجُمهور كان يَحْكُم لَهُنْهُونا بَرَاحِه على دروسه (۲) ، وقد اصطراعهما في بُلُوني إلى أن ماتا حَوالَيْ سنة ١٥٠٠ .

والحقُ أن أشيلِيني ليس سوى مِحْجَاج ، ليس سوى مُواصِلِ المدرسة البادُويَّة الْمَسِنَّة حيث كان ألزمُ الصفات بقوم على البراعة في التمرينات العامة والجُرْأة على ضَغْط الخصم ورَبَاطة الجأش في الأجو بة ، وكان ، كجميع الرشديين ، يحاول أن يَظْهَرَ أَرْ تُدُ كُسِيًّا مع رجوعه بلا انقطاع إلى التفريق بين النظام اللاهوتي والنظام الفلسفي (٢).

Elysium colit, et quas rerum hic discere causas Vix potuit, plenis nunc videt ille ocuiis.

Falleris; ille suo junctus Aristoteli

Tu modo, per campos dum nobilis umbra beatos Errat, dic longum perpetuumque Vale.

<sup>(</sup>١) ه. ريتر ، المصدر نفسه . ص ٣٨٣ وما بعدها .

<sup>(</sup>۲) نیسرون ، جزء ۳۹ ، init ، ۳۳ ، پاپادو بولی ، جزء ۲ ، ص ۴۹۲ ، پاپادو بولی ، Hist. gymn. Patav. مرات ، وذلك فى السنين فى البندقية عدة مرات ، وذلك فى السنين ۱۰۰۸ و ۱۰۵۱ و ۱۰۵۱ و ۱۰۹۸ ، ومن الغريب أن نقرأ فى معجم العلوم الفلسفية أنه لم يصل إلينا أى مؤلف منه .

<sup>(</sup>٣) ويبدو أكثر حرية فى الكتابة الشامخة على قبره فى سان مرتينو ماجيوره ببولونى : Hospes, Achillinum tumulo qui quæris in isto

## الإسكندريون والرشديون ، عُجْمَعُ لاترانَ الدينيُ .

وهكذا فإن هـذه المذاهب ، التي رأينا أنها انتهت في زمن بثرارك إلى التستُّر والائتمار في الظلام ، صارت في أوائل القرنِ السادسَ عشرَ فلسفةَ جميع ِ إيطاليــة الرسميةَ تقريبًا ، وكانت المناقشاتُ حَوْل خلود النفس في جَدْول الأعمال بَبلَاطِ ليُونَ العاشر ، وكان بِنْبُو لا يَـكُنُّمُ وَلَعه بِيُذْبُونَا ، وبِنْبُو هــذا هو الذي أَنْقَذَ الفيلسوف من الإحراق ، وهو الذي أُخَــذَ على عاتقــه إصلاح كتاب « خلود النفس » ، وهو الذي نَشَرَ 'پُنْپُونا في حِمَاه دِفاعًا ضِـدَّ نِيفُوس ، وَكَان جميع ذوى الوجاهة في البلاَط يُكرِّرون أقوالَ الرشدية الإلحادية المعهودة كلُّها ، أى كُوْنَ الجحيمِ من اختراع الأمراء ، وأن جميع َ الأديان تشتمل على أقاصيص ، وأن الصَّلَوَاتِ والقرابينَ من ابتداع السكهنة ، وليس ز ْنديقُ « قُدَّاس بُلْسِينَ » غـيرَ رشدى ، وكانت القرونُ الوسطى تَنْطِـحُ هــذا الــكافر ، الذي يَجْرُوْ على الشُّكُّ أمام دم يَسُوع ، لو ظَهَر فيها ، وهــذا هو الفرق ! فرَ فائيل قد جَمَل منه وجيهاً ظريفاً يَلْمحَ المعجزة لَمْحاً لطيفاً ومِثلَ رجل كاملِ العقل عالم بسبب الأشياء قارى د لابن رشده .

وليس لغير إنقاذ الظواهر ما كان يُبْتَعَدُ عن الشِّدَّة فى الحين بعد الحين، فكان رُنْيُونا رُنْيُونا رُنْيَادُونا رُنْيَعَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَعَادِينا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيَعَادُونا رُنْيَادُونا رُنْيُونا رُنْيا رُنْيا

بتوقيع بِذْبُو آمرِ باعتقاد الخلود ؟ كان الفرقُ الذي يَفْصِلُ في هـذا بين الإسكندريين والرُّشديين لا يكاد يُدْرَكِ تقريباً ، وكان الإسكندريون يعترفون اعترافاً صريحاً بنتائج مذهبهم التي كان الرشديون لا يَتَخَلَّصُون منها إلا بأكاذيب دقيقـة ، وتَرَى المنهاج والروح والميول الإلحادية أموراً واحـدة لدى هـذين الفريقين ، ويعارضهم مَرْسِيل فيشين و ج . أ . مَرْتا (١) وغَسْيَار كُنْتَاريني (٢) ، مُمْ أنطوان سِرْمُنْد بعَيْنِ البراهين ، ويَشْمَلُهما مجمع لا تران الدينيُّ بذات الحكم عليهم .

ولم يَبْذُل مجمعُ لا تران الدينيُ غير جُهْد واهن ليقف إيطالية في الطريق التي كانت عليها ، والتي أَمْكَن رَدَّ الفعل الكبير الناشيء عن زلزلة الإصلاح أن يُخَلِّصَها منها وحده ، والواقعُ أنه إذا لم يُنظَر إلى غير نَصِّ المرسوم البابوي اعْتقُد أن الأمر يَدُور حَوْل حَمِيَّة أنقى أَرْتَدُ كُسِيَّة ، وقد أَدْرِكَت فيه جميعُ مَهارب مدرسة بادُو ، و يَحْكُمُ المجمعُ على من يقولون إن النفس ليست خالدةً ، ومَن يَرْمُعون أنها واحدة في جميع الناس (٢) ، ومن يذهبون إلى أن هذه الآراء صادقة فلسفيًا (١) و إن كانت مخالفةً للدين ، وفضلاً عن ذلك فإنه يأمر أساتذة الفلسفة فلسفيًا (١) و إن كانت مخالفةً للدين ، وفضلاً عن ذلك فإنه يأمر أساتذة الفلسفة

<sup>(</sup>۲) وإذ كتب كنتاريني ضـد پنپونا رأى أنه مضطر إلى تفنيد وحــدة العقل ( پولى ، ص ٥٠٠ ).

<sup>(</sup>٣) بجمع لاتران ، ٧. Sessio A ، ( لاب ، بحمر ، جزء ١٩ ، بحموعة ٨٤ ) ..

Quumque verum vero minime contradicat, omnem assertionem veritati (غ)
(المصدر نفسه) illuminatæ fidei contrariam omnino falsam esse definimus.
(المصدر نفسه) ۲٤)

بتَفْنيد الآراء الإلحادية بعد عرضها (١) كما يُلْزِم بتَمَقَب مُثِيرِ هذه المذاهب الممقوتة على أنهم زنادقة كافرون ، ثم يَحْظُر على الإِكْليرُس إنفاقَ أَكثرَ من خمس سنين في دراسة الفلسفة والشعر إذا لم يضيفوا إليهما دراسة علم اللاهوت والقوانين الكنسية.

وهـذا المرسومُ البابوئُ مؤرخٌ في ١٩ من ديسمبر ١٥١٢، وفي السنين التي عَقبَتُ ذلك بَلَغَ الجِدَالُ الذي أثاره بُنْيُونا أعلى درجات الشدة والجُرأة، وظهر كتابُ «خلود النفس» في بُلُوني سنة ١٥١٦، و لِذَا لم يَكُن لمرسوم لاتْرَانَ كتابُ « خلود النفس » في بُلُوني سنة ١٥١٦، و لِذَا لم يَكُن لمرسوم لاتْرَانَ كبيرُ تأثير ، وارتفعت بعضُ الأصوات في المَجْمَع تأييداً للمذاهب المحكوم عليها (٢) ، و إن كانت هـذه الأصوات قليلةً ، أَجَل ، إن كُنْتِلُورِي يَذْ كُر عليها أمراً مؤرخاً في ١٣ من يونيه ١٥١٨ تُخيى فيه بتَمَقّب بُنْهُونا مِثْلَ مُتَمَرِّد على أمراً مؤرخاً في ١٣ من يونيه ١٥١٨ تُخيى فيه بتَمَقّب بُنْهُونا مِثْلَ مُتَمَرِّد على

Insuper omnibus et singulis philosophis districte præcipiendo mandamus (۱) ut, quum philosophorum principia aut coclusiones in quibus a recta fide deviare noscuntur auditoribus suis legerint, quale hoc est de animæ mortalitate aut unitate, et mundi æternitate, ac alia hujusmodi, teneantur veritatem religionis christianæ omni conatu manifestam facere, ac omni studio hujusmodi philosophorum argumenta, quum omnia solubilia existant pro, viribus excludere atque resolvere.

R. P. D. Nicolaus, episcopus Bergomensis, dixit quod non placebat (Y) sibi quod theologi imponerent philosophis disputantibus de veritate (1. unitate) intellectus, tanquam de materia posita de mente Aristotelis, quam sibi imponit Averrois, licet secundum veritatem talis opinio est falsa. Et R. P. D. Thomas, generalis ord. prædicatorum, dixit quod non placet secunda pars bullæ, præcipiens philosophis ut publice persuadendo doceant veritatem fidei.

<sup>(</sup>لاب ، مجموعة ٨٤٣) .

عَجْمَع لاتران (١) ، بَيْدَ أَنه لم يَكُن لهذا الأمر أَيَّةُ نتيجة كانت كما يَظْهَر ، وقد تُلقى المرسومُ بجِد أكثرَ من ذلك فى إسپانية ، فيُوكِّدُ لنا كاتبُ سيرةٍ لريمُون لُول كان بعيش حَوَ الَى ذلك التاريخ أن هـذا المرسوم كان يُتْلَى فى كلِّ سنة تلاوةً رسمية فى جامعة بَلْما (٢) ، وأنه نَفْسَه وَضَع ، للإعراب عن ابتهاجه بهذا الحادث المبارك ، قصيدةً جُمِلَ فيها لِيُونُ العاشر مساوياً لفِر ديناندَ الـكاثوليكي غَيْرة شدّ الإلحاد (٢) .

والواقعُ أن هذا البابا البارعَ كان لا يستحقُّ مِثْلَ هذا المديح ، فقد بَلَغ من الالتفات إلى النِّقاَشِ ما لا يُفَكِّرُ معه في إحراق المُكافِين ، وكان عن لذة في رؤيته دوام هذا النَّقاشِ ، أكثرَ مما عن إغلاقٍ له ، أمرُ ، عالمه اللاهوتيُّ اللُوْتَمَنَ ، أوغُسْتن نِيفُوسَ ، بتفنيد يُنْهُونا .

Petrus de mantua asseruit quod anima rationalis. secundum principia (۱) philosophiæ et mentem Aristotelis, sit seu videatur mortalis, contra determinationem concilii Lateranensis. Papa mandat ut dictus Petrus revocet, alias centra ipsum procedatur 13 jun. 1518 (۳:۲ فصل ۲:۲ فصل ۲:۲)

<sup>•</sup> ٦٧٨ م جزء ه ، ص ٨cta SS. Junii (٢)

Ille reos fidei flammis ultricibus arcet

Toque peregrinum dogma vagumque permis,

Vos duo sufficitis gestis et voce Leones

Omnia sub Christi mittere regna jugo,

### ٨ – أُوغُسْتَن نِيفُوس

كان أول ما بدأ به نيفُوس طهوره رشديًا جريئًا (١) ، فلما خَرَج من مدرسة فرْ نيا أَلَّف رسالته « العقل والشياطين » التي أثارت لَفَطًا في بادُو ، وفي هذه الرسالة أيَّدَ رأى أستاذه في وَحدة العقل وجَدَّ في إثباته عدم وجود عقول منفصلة غير العقول التي تسيطر على حركات الأجرام السهاوية ، وفي هذه الرسالة بلغت قلة الاحترام لبراهين القديس توما وألبرت ضِدَّ ابن رشد ما وَجَبَتْ معه حماية أَسْقُف بادُو التق السَّمْح بارُوزِي لا نتزاع المؤلف من صَوْلة التُوماويين ، وقد حَثَه بارُوزِي على حَدْ ف بعض العبارات من كتابه ، وقد ظهر هذا الكتاب مع هذه التصحيحات في سنة ١٤٩٢ (٢) ، وقد جَعَله هذا العارضُ أكثرَ تَعَقَّلاً ، وذلك أنه انضمَّ إلى الأَرْتُدُ كُسية وغَدَا كاثوليكيًا غَيُوراً ، فأبصرته بادُو وساليرمُ ورومة ونابلُ و بِيزة بالتتابع يُعَلِّمُ رشديةً مُلَطَّفةً بأسماء سُوسًا نُوس وأو تِيشْيُوس و فيلُوتوس، واتَّخَذَت

<sup>(</sup>۱) لم يصنع جميع من تسكلموا عن نيفوس ، مثل نيسرون وبيل وبروكر وتيرابوشى ، الخ . ، غير نقل السيرة الموجزة التي وضعها نوده على رأس طبعة رسالة نيفوس فى الأخلاق والسياسة (باريس ١٦١٤) ، وليس تاريخ موت نيفوس ثابتاً ، ومما لاحظه نوده أن نيفوس كان حيا فى سنة ٥٤٥ ما دام قد أهدى كتابه إلى بولس الثالث فى هذه السنة ، حتى إنه أمكنه أن يقول مثل هسنة عن سنة ٩٤٥ ، ما دمنا نقرأ فى عنوان طبعة شرحه على الطبيعيات فى هذه السنة كلة : . . . Post multas editiones per eumdem ouctorem in ultima ejus cetate summa diligentia recognita atque ampliata.

<sup>(</sup>۲) ومع ذلك فان نيفوس يوكد في مقدمته أنه لم يمح ما هو مخالف للمذهب السكاثوليسكي ، « Satis mihi sit, Petrum Barotium, episcopum Patavinum, وهو قد أضاف قوله: , Christianorum nostræ ætatis decus et splendorem, et cui non minus in fide quam in philosophia tribuo, . . . defensorem habuisse. »

شرُوحُه على كتب « جوهر الأجرام الساوية » و « سعادة النفس » ولا سيا « تهافتُ النهافت » مكاناً لها فى جميع الطَّبَعات بجانب مُتُون ابن رشد ، وذلك من غير أن نتكلم عن طائفة من الرسائل التي كان يَنْشُرها سنة بعد سنة ، و بَدَا ناشراً لابن رشد بنفسه ، وظهرت طبعة كاملة فى ١٤٩٥ – ١٤٩٧ تحت إشرافه ، فاستُنْسِخَت بعد ذلك كثيراً ، وما انفك الكُتُبِيُّون ، بعد هذا الزمن ، يَودُون فاستُنْسِخَت بعد ذلك كثيراً ، وما انفك الكُتُبِيُّون ، بعد هذا الزمن ، يَودُون إضافة آراءمشهورة بين المعاصرين، وهكذا فإن اسم نِيفُوس صار ملازماً لاسم ابن رشد، فإذا كان ابن رشد وحده هو الذى أدرك أرسطو فإن نيفوس وحده هو الذى أدرك ابن رشد (١٤٠٠) .

وفضلاً عن ذلك فإن نيفُوس كان شديد الحرْص على عـدم مناقرة علماء اللاهوت، وقد تظاهر في شرحه على «تهافت التهافت» باستعاله تعبيرات «أما نحن السكاثوليك . . . » بلا انقطاع ، وتَبدُو تعليقاته على المامشية ذات تَهَـكُم لاذع (٢) وكُتِب له توفيق كبير في رومة ، وجعله ليون العاشر كُونْت بَلاطٍ وأذِن له في تَقلُّد أسلحة آل مِديسيس ، وظهر كتابه العاشر كُونْت بَلاطٍ وأذِن له في تَقلُّد أسلحة آل مِديسيس ، وظهر كتابه

Corduba, et obscuris exprimit illa nodis

Gloria Parthenopes, Niphus bene novit utrumque

Et nitidum media plus facit esse die \*

Solus Aristotelis nodosa volumina novit (1)

<sup>(\*)</sup> وضع جيروم پاترنى هذه الأبيات على رأس شرح نيفوس للجزء الثانى عشر مما بعد الطبيعة ( المندقية ١٨ ه ١ ) .

Non potest intelligere Averroes quod Deus sit in omnibus: o quam (٢) rudis\*! — Male intelligis, bone vir, sententiam Christianorum!\*\*

<sup>(\*)</sup> ص ۳۰۲ (طبعة ۲۰۲۰).

<sup>(\*\*)</sup> المصدر نفسه ، ص ١١٩ ، ١٧٠ و ٢٠٦ .

« خلودُ النفس » ، الذى هو تفنيدُ لكتاب بُنْيُونا ، فى البندقية سنة ١٥١٨ ، ويَلُوح أَن نِيفُوس كَان أحـد فرسان الصِّناعة الأدبية الكثيرة الشيوع بإيطالية فى القرن السادس عشر ، وكان ، كالإيطالي الطَّفَيْلِي ، يَعْرِف أَن يُنْهِي أَساتذتَه بحَذْلقات فِسْقه ، فيَرْضَى بالدَّوْر اللهزْلِيّ وأَن يَدْفَع حِصتَه بِنِكاتٍ ، وكانت رسائلُه السياسية والخلُقية رائجة ، وكان مَوْضِعاً لحسن التفات شارُلكُن ، وكان له شرف الوقوع من أميرات زمنه موقع الرِّضا (١) .

وماكانت هذه الخِفّة في الطبع لِتَسْمَحَ بَتَلَقِّي مذهب نِيفُوسَ الفلسفي عِلِيّاً ، و إذا نظِرَ إلى علمه النفسي من الأساس وُجِدَ أنه علم توما النفسي الذي كان قد ناهضه في البُداءة ، وذلك أن العقل ، الذي هو صورة الجسم ، قابل للكثرة العددية ، وهو يُخلَقُ حين اتصاله بالمني ، ويَبْقَى حَيًّا بعد البَدَن (٢٠ ، ولم يَعْرِف العددية ، وهو يُخلَقُ حين اتصاله بالمني ، ويَبْقَى حَيًّا بعد البَدَن (٢٠ ، ولم يَعْرِف العلق أرسطو ولا ابن رشد ، ومع ذلك فإنه لا يعارض مبادى المَشَّائين في كُون الله يُنشِي شيئًا جديداً بتحوال العلة المادية إن لم يَكُن بتحول ذاته ، والذي يَرْفضُه أرسطو على إطلاقه هو الخلق في الزمن ، ولسكن لاشي يَمْنَع من افتراض الخلق ألقديم بَمَنْح العدم أسبقيةً عقلية (٢) ، ويختلف نِيمُوس في هذه النقطة المنظية القديم بَمَنْح العدم أسبقيةً عقلية (٢) ، ويختلف نِيمُوس في هذه النقطة

<sup>(</sup>۱) أعدت رسالته ( الجيل ) المهداة إلى حنة الأرغونية الكولوناوية لإثبات كون جسم هذه السيدة كان عنوان الجمال المثالى لتناسبه الشامل ، وناقش بيل باتزان فى هذه النقطة حول مصدر المعارف الدقيقة بهذا المقدار ( مادة حنة الأرغونية ، تعليق ، ب ، س ، د ) .

<sup>(</sup>۳) ، In Phys (۳)

كثيراً ، فني كتابه «خلود النفس» وفى الطبعة الأخيرة من شروحه ذهب إلى أن مبادىء أرسطوكانت لا تَرْفِضُ الخلْق فى الزمن ، وأن هذا الفيلسوف عَدَّ العقل مخلوقاً .

وكان نِيفُوسُ يُمَدُّ من رؤساء المدرسة الرُّشدية (١) على العموم ، ومما لا حظه مسيو رِيتِّر أنه ناهض في طائفة من المسائل مذهب الشارح ، وأنه أظهر استخفافاً به في شرحه على الجزء الثاني عشر مما بعد الطبيعة (٢) ، وهو يُسَمِّى شروحه « الغامض خير من الشرح » ، وهو يُصَرِّح بأنه لا يختار هذا المؤلِّف إلا لأنه مشهور " ، ولأن التلاميذ لا يُريدُون أن يسمعوا قَوْلاً عن معلم آخر (٣) ، والواقع أنه

Averrois sectatores qui nostro hoc ævo adhuc spirant, inter quos unus (۱) في جوهر الأجرام الساوية ، مخطوط ، et caput est Suessanus . . . etc (Ant. Brasavola, مكتبة فرار ، رقم ٣٠٤ ، ص ٤٠٧ ) .

Averroes in ptæsenti commento fere dicit tot errata quot verba.... (Y)

Magno miratu dignum est quonam pacto vir iste (Averroes) tantam fidem lucratus sit apud Litinos in exponendis verbis Aristotelis, quum vix unum verbum recte exposuerit\*...>

<sup>(\*)</sup> H. Rirter, Gesch. der neuern Phil. (\*) قسم ۱ ، س ۳۸۱ و ما بعدها ، — (راجم الشرح في تهافت التهافت) ، س ۲۰ و ۲۶ و ۱۷۷ و ۲۱۱ (طبعة ۲۵۰) .

Quum barbarus sit. Græcorum mentem ad plenum intelligere non (۴)

potuit . . . ; sed quia nostro tempore famosus est, it uta nullus videatur

peripateticus nisi Averroicus, cogor ipsum exponere. Adest præteria rogatus

nostrarum scholarum. cui non parere difficile videtur. (Philosophorum hac nostra

tempestate monarchœ. Augustini Niphi Suessani. In duodecimum Metaph.

يَغْمُرُه في مَكَانٍ آخرَ بأعظم ثناء (١) وَ يَبْدُو قاسيًا تَجاه ثالبيه (٢) ، ومن ضَيَاع الجُهْد أن يحاوَل التوفيقُ بين هذه الخلافات ، ولا رَيْبَ في أن نِيفُوس يَكُون أولَ من يَتَبَسَّم من ذلك .

Hic ex Græcis enarratoribus perinde atque ex optimis fontitibus (1) philosophiam visus est non tam hausisse quam expressisse; qua e re solus commentatoris nomen sibi comparavit. Dii Immortales I quantum est bonos sequi authores (In Phys. auscult. præf.)

Quidem Averromastici, quorum studium potissimum est in reprehendendo (۲)

Averroe.

### ٩ - زيمارا والرشدية الأرْتُدُ كسية

قام التعليمُ الرسمىُ بيادو في جميع القرنِ السادسَ عشرَ على إرُشْدِيةِ نِيفُوسَ السليمة وعادت كلمة الرشدية لا تُمَثِّلُ مذهبًا ، بل اعتمادًا على الشرح الأكبر في تفسير أرسطو ، وكان علماء اللاهوت بعيدين من معارضة مِثْل هذا التعليم كما هو الواقع ، وكان يَنْطَوِي هـذا الإخلاصُ للمُتُون القديمة على احترام لنفوذها كان يَرُوقهم كما هو الواجب، والْمُبْدِعون في الفلسفة والآداب هم الذين كانوا يَدْعون هذا رُتِينًا و بَرْ بريةً ، وكان أكثرُ الرجال كَثْلَكَةً يُرِيدُون أن يُسَمَّوْا رُشديين ضِمْنَ المعنى الذي أَوْضَحْناً (١) ، وقد شاهدتُ نسخةً خطيةً جميلةً لابن رشد في دَيْر شِيرَ انُوڤا برومة ، وذلك داخلَ خِزَانة مشتملة على كتب كان يَمْلِكُها القديس فليبُ النِّيرِيُّ فتُحْفَظُ مِثْل ذخائر ، وكانت الكنيسةُ تَرْضَى بدراسة أرسطوجَهْراً ، وكان الكَرْدينالُ بَلاَّ فِيشِيني يَذْهَبُ حتى إلى القولِ بأنه كان يُمْوِزُ الكنيسةَ بعضُ أمور في عقائدها لولا أرسطو ، ومن تُمَّ كان تسليمُ الجميع بأن ابن رشد أحسنُ شارح لأرسطو ، وقال أحد المعاصرين ليس في الـ « عثمة عثمته ». لتلاميذ فِيثَاغُورس ما كيثيرُ حيرتنا ، ما دُمْناً نرى في أيامنا أن جميع ماقاله ابنُ رشد يُعَدُّ من المتعارَفات

Viros catholicos se et esse et dici velle » : قال الكردينال توله : (۱)
 . (۷۱۰ مردينال توله : ۸ Apud Bruckerum )

فى نظر من يتفلسفون (١) ، وكان أفخم الألقاب يُطْلَقُ عليه (٢) ، ثم عادت كُلُهُ « الرشدى » لا تَتَضَمَّنُ أَى انوع خاص من الرأى ، و إنما صارت تَدُلُ على شخص دَرَس الشرحَ الأكبر كثيراً فأصبحت مرادفة لكلمة « فيلسوف » ، كا صارت كلة « الجالينوسي » تدل على كلمة « الطبيب » .

وذاع فى للدارس صيتُ مَرْك أنطوان زيارا ، من سان پيار التابعة لملكة ناپل ، وذلك بما بدّل من جهود حوّل متن ابن رشد ، وصار حلّه لما بين أرسطو وابن رشد من المناقضات ، وفهارسه ومطابقاته وتعليقاته الهامشية وتحليلاته ، كما كانت تآليف نيفوس ، أجزاء مُتِمَّة لجيع كُتُب ابن رشد ، وكان ابن رشد يعانى في مدرسة بادُو نصيب جميع الأساتذة الكلاسيين فتُفضَّلُ الخلاصاتُ الحديثة ، الأسهلُ استعالاً وتداولاً ، على مَتْن كتبه .

وتُعَدُّ الدقةُ وعدمُ الطلاوة نقيصتين مشتركتين بين جميع الرشديين ، ولكن من الحقِّ أن يقال إنه لا أحدَ يَبْلُغ شأوَ زِيمَارَا في هذا المضار ، وكانت هـذه البر بريةُ آخذةً في الإملال حتى في يادو ، وقد رأينا ، فيما تقدَّم ، تَخَلِّ تلك الخُظوة

Præf. Junt. (مابعة ۳ من ۱۹۵۹) Cur omnibus bene philosophantibus (۱) viris adversabimur, qui tantum uno ore Averroi tribuunt, ut neminem qui non Averroista sit bonum unquam fore philosophum prædicent.... nec quemquam prorsus philosophum putent qui huic audeat contradicere. — Cf. mantinum, præf. in libr. De Part et gener. anim. — L. Vivem, De causis corr. art. 1

Sofertissimus peripateticæ disciplince interpres. — Altividus Aristotelicorum (Y) vestigator penetralium. — Magnus Averroes, philosophus consummatissimus. — Primarius rerum Aristotelicarum commentator.

العامة عن المتحذاق أشِيلِيني وانتقالَها إلى رُنْبُونا ، ومِثْلُ فقدان الخَظْوَة هذا ما لَقِي زِيمَارا ، فقد غَدَا أَضْحُوكة تقيلاً لدى التلاميذ ، ولم يستطع أن يُعَلِّم أَ كُثر من ثلاث سنين (١) ، وفي كتابٍ مؤرخ في ٦ من أكتو بر ١٥٢٥ (٢) يُعْرِب بِنْبُو بلباقة عن السَّأَم الذي كان يُلْقِيه فيه هذا المنهاجُ القديم (٣) .

ومع ذلك فإن «حَلَّ المناقضات بين أرسطو وابن رشد» (١) الذي أُ أَفّ مُعْظَمُه نقلاً عن زِيمَارَا واقْتُطِفَ من قِبَل الجُونْت لا يَخْلُو من فائدة ، وذلك بسبب مايشتمل عليه من فوائد كثيرة عن أصحاب الخظوة من الأساتذة بيادُو، ومن الطرافة أن يُرَى في كلِّ مسئلة كانت تُثارُ في ذلك الحين تتابع جيل دُورُوم ووالتربُو له وبيكُنْثُروب ويوحنا الجندوني وغريغوار الرِّيميني وبولس البندق وجاك الفُرُلي وغايْتَانُو التيَّانِي وبُهْنُونا وأشيليني ونيفوس ، وأطرف من ذلك وجاك الفُرُلي وغايْتَانُو التيَّانِي وبُهْنُونا وأشيليني ونيفوس ، وأطرف من ذلك

<sup>(</sup>١) فاسبولاتي ، قسم ٣ ، ص ٢٧٤ -

<sup>(</sup>٢) أوير ، جزء ٣ ، ص ١١٨ ، ڤنيزيا ١٧٢٩ .

Il quale Otranto è già da ora tanto in odio di الكتب رانوزيو يقول (٣) questi scolari tutti dall' un capo all' altro che se ne ridono con isdegno. Perciocchè dicono che ha dattrina tutta barbara e confusa, ed è semplice Averroista . . . E costui pare che sia tutto barbaro e pieno di quella feccia di dottrina, che ora si fugge come la mala ventura State sicuro che questo povero studio quest' anno, quanto alle arti, non ara quatro scolari, e sarà l'ultimo di tutti gli studi. Mea nihil interest; se non in quanto essendo io di cotesta patria, mi duole di veder le cose che sono d'alcun momento all' onor pubblico, andare per questa via lontano da quello che si dee desiderare e procacciare.

<sup>(\*)</sup> سان پیاترو هی وطن زیمارا ، وهی قریة صغیرة واقعة بالقرب من أترانتو ، وكان الناس فی إیطالیة یمرفون باسم مسقط رؤوسهم ، كسوئسا فی مقابل نیفوس ، وقرطبة فی مقابل ابن رشد .

(٤) معارضة ابن رشد ، جزء ۱۱ ( طبعة ۱۰٦٠ ) .

أيضا أمرُ النوادر الخاصة ببرهنات جامعة بادُو التي يُقاَتُ في ذلك الكتاب فتجعلنا شاهدين على مناقشات هذه المدرسة المشهورة (١٠) ، أجَل ، إنه سُلمِّ بمذهب وَحدة العقل ضَمْنَ معنى وَحدة مبادئ النفس المشتركة ، ولكن مع تَبْذِ هذا المذهب جَهْراً (٢) ضَمْنَ المعنى القائل إنه لا يُوجَدُ غيرُ أصل جوهري واحد لعقل الإنسان ، أجَل ، إن زيمارا يَدْخل في دقائق الفروق حَوْل مختلف الألوان التي اتخذتها هذه النظرية في مدرسة بادُو وحَول الجهود التي بُذِلت التوفيق بين هذه النظرية والدين (٣) ، ولكنه ، وهو دائم الاحترام الشارح ، أقل ميلاً إلى معنده النظرية والدين (٣) ، ولكنه ، وهو دائم الاحترام الشارح ، أقل ميلاً إلى تفنيده مما إلى إثباته كوْنَ الأغاليط التي تُعْزَى إليه لا يَجُوز نسبها إليه ، والمقلُ الأول هو صورة الموجود على المُحَرِّك الأول ومنه على الكون ، والمُحَرِّكُ الأول هو صورة الموجودات (١) كا أن السيد صورة عبده ، والعقلُ الفمّال ليس الله بذاته كا يُريدُ الإسكندر ، ولا إحدى خصائص النفس البسيطة ، وإنما هو جرهر أعلى من النفس قابل لانفصال غير قابل الفساد (١٠) ، والصورة هي أصل أعلى من النفس قابل لانفصال غير قابل الفساد (١٠) ، والصورة هي أصل أعلى من النفس قابل للنفصال غير قابل الفساد (١٠) ، والصورة هي أصل أ

<sup>(</sup>۱) مثلاً ، س ٦٢ و ١٣٤ و ١٤٠ و٢١٢ ٠

<sup>(</sup>۲) ص ۱۷۷ ،

Isti sunt medii inter Averroem et Christianos: volunt enim tenere (\*) unitatem intellectus cum Averroe, et volunt eam defendere cum principilis Christianorum, et ista non possunt stare.... Erubescant ergo mendacio velle tueri unitatem intellectus, imponendo ei illud quod non dixit... ut ipsa tandem veritate coacti nullo pacto defendant unitatem imo potius fatuitatem intellectus.

<sup>(</sup>المصدر نفسه ، ص ۲۱۰) .

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه ، ص ١٢٠ .

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه ، ص ١٧٢٠

الفُردة، أى إن الصورة تفترض الهَيُولَى بالحقيقة مع أن القضية المقابلة ليست صحيحة () ، والنفسُ العاقلة قابلة للانفصال خالدة () ، وتَصِلُ إلينا الحقيقة عن طريقين ، أى طريق الأنبياء وطريق الفلاسفة ، ويَجِبُ أن يُصَدَّق الأنبياء عند الشكِّ عن تفضيل () .

وتَسَابَقَ جَمْعَ مُعِدَّ مِن الأساتذة مع نيفُوسَ وزيمارا في إيضاح كُتُب ابن رشد، فنشر أنطوان بُوزِي المُسْلِيسِيُّ فِهْرِساً أعظمَ من فهرس زيمارا ( ١٥٦٠ – ١٥٧٢)، وقدَّم يُولْيُوس بَلاَمِيدِس جدولاً ثالثاً من ذات الجنس ( البندقية ١٥٧١)، وألَّف بِرْنارْدِن تومِيتاً نُوس الفِلْتِرِيُّ حَلاَّ للمناقضات في أقوال أرسطو وابنرشد مشابها مُلُول زيمارا وللبراهين حَوْل مسائل ابن رشد ( القالف فليب بُوني مطابقة أخرى من ذات النوع، وأقبل التلاميذ كلَّ الإقبال ( على عدد كبير من الكتب المُزاولة بعناوين: « منهاج قراءة ابن رشد، كنز في ابن رشد، كنز في ابن رشد، كنز أولت بين رشد، مطابقة في ابن رشد »، و وَاصل مَوْكُ أنطوان پاسِّيرِي وفَنْسان مادْيُو وكريزُسْتُوم وجان فرنسوا بُورَاناً وجان باپْتِسْت باغُوليني وتلميذُ زيمارا، جيرُوم ستيفاً نِلِّي ، والترابُولينيان و شِحْتُور تِرنْكا قِلِّي ، بدروسهم وكُتُبهم ، عَنْمَدَاتِ التعليمِ نفسِه في أثناء جميع النصف الأول من القرن السادس عشر .

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ، ص ١٤٧ و ١٩٣٠ .

<sup>(</sup>۲) المصدر نفسه ، س ۱۵۲ .

Licet igitu Aristoteles ista non viderit. Nec philosophi, viderunt tamen ( $\tau$ ) ista prophetæ, qui in superiori gradu sunt constituti quam philosophi, secundum sapientes, et ideo stante discordia, in talibus potius prophetis credendum quam philosophis, quum ipsi intentiores Deo sint quam fuerint philosophi.

<sup>(</sup>المصدر نفسه ، ص ۲۰۷) .

<sup>(</sup>٤) عقب طبعة سنة ١٥٧٤ ، ــ راجم توما زيني ،التقريظات ، جزء ١ ،س ٢٦وما بعدها .

<sup>(</sup>ه) راجع أنطونيو Bibl. hisp. vetus. مرء ۲ ، ص ۲۰۱ .

# ١٠ - تصحيحُ تَرْجَاتِ ابنِ رشد العامُ ، الجُو نْت وباغُو لِينِي

أدى هذا الرَّواج المنقطعُ النظير إلى تصحيح ترجَماتِ ابن رشد تصحيحاً عامًا ، وكان قد اكْتُنيَ منذ الطبعة الأولى ( يادو ١٤٧٢ ) بإعادة طبع الترَجمات القديمــة التي تَمَّتْ عن العربية في القرنِ الثالث عشر ، وذلك كما وُجِدَت في المخطوطات، وقد حاول نِيفُوس وزيمَارا إصلاحَها وجعلَها واضحةً ، بَيْدَ أنهما لم يُوَفَّقَا لذلك إلاَّ جزئيًّا ، وقد بُديئ ، منذ أوائل القرن السادسَ عشرَ ، بترَجماتِ لا تبنية عن الترَجمات العبرانية ، ومما يَجبُ ذكرُه هنا هو أن مخطوطاتِ ابن رشد العربية كانت نادرةً إلى الغاية في ذلك الزمن كما هي في أيامنا ، وأن الْمَتَضَلِّمين من العربيـة لم يـكونوا أقلَّ نُدُوراً قَطَّ ، وذلك على حين كـان مترجمو اليهود كثيرين ، واتَّفَقَ مثلُ هــذا النصيب لا بن سينا ، وذلك أنه ، بعد أن تُرْجِم عن العربية من قِبَل جرَار الكريمُونيُّ تُرْجِم فيما بَعْدُ عن العبرية من قِبَل مَنْيِينُو وأَنْدَرِهِ ٱلْيَاغُو البِلُّونِيِّ وَجَانَ سَنْكُمْرُ بُرُ ، إلخ . ، ومع ذلك فإنه يجب الاعتراف بأن الغاية المُبْتَعَاة لم تُنَلُّ ، فالترجماتُ عن العبرية أَغْلَظُ من ترجمات القرنِ الثالثَ عشر وأشدُّ غموضاً منها (١).

وكانت الأيدى تتداول هذه الترجمات مخطوطةً منذ زمن طويل ، وذلك حيما

<sup>(</sup>۱) راجع پوسڤینی .Bibl. select ، جز ۲۰، ۱ ، ۱۲ ، فصل ۱۹ و ۱۸ ، ـــ ریشار د سیمون ، تـــکملة إلی ارون المودینی ، ص ۱۲۱ ( باریس ۱۷۱۰ ) .

وَضَع الجُونْتُ تصميم طبعة كبرة كاملة لابن رشد مُقَوِّضِين الأمر إلى جان باپنيست باغُوليني الڤيرُونيُّ المعروفِ في بادُو مِثْلَ فيلسوف (١) وفي البندقية مِثْلَ طبيب، وكان المترجمات الجديدة من ذلك نصيب وافر جِدًّا، واحْتُفِظَ بالترجمات القديمة لبعض الرسائل، ولا سيا الشروح على الطبيعيات ورسالة السماء وما بعد الطبيعة والأخلاق إلى نيقوماخس، ومما حدَث أحيانًا أن طبعت الترجمتان على عودين متوازيين كما وَقع لبعض الأقسام المهمة من كتاب النَّفْس، ومما حدَث غالبًا أن صُحِّحت المتون القديمة بالترجمات الحديثه والترجمات الحديثه بالمتون القديمة، وتُورِّجمت للمون الأولى بعض التاخيصات التي ظَلَّت غير مطبوعة حتى ذلك الحين، وأبقيت تعليقات زيمارا الهامشية، ووصيع تقسيم أكثر صلاحاً، وتُستَت التلخيصات والشروح الوسطى ووصيعت بعد المتون ، وأظهر باغو ليني غيرة عظيمة التلخيصات والشروح الوسطى ووصيعت بعد المتون ، وأظهر باغو ليني غيرة عظيمة في هذا العمل (٢).

ومات تعباً قَبْلَ إِتَّمَامُ عَمْلُهُ ، وأَشْرَفَ مَرْكُ أُدُّو عَلَى النَّشْرِ الذَّى وقع في السنتين

١٥٥٢ و ١٥٥٢ .

وكان يعقوب مانتيو اليهوديُّ ، المولودُ في طُرْ ُطوشَة من الأندلس ، وطبيبُ

<sup>(</sup>۱) راجع نا کسیولاتی ، ۳ ، قسم ۳ ، ص ۳۰۲ ، مافی ، Verona illustre قسم ۲ ، جوعة ۱۹۸ ـ ۱۹۸ ( ثیرونا ، ۱۷۳۲ ) .

<sup>(</sup>٢) استحق من معاصريه هذا المديح الرفيع:

Tantum et Aristoteles Bagolino et Corduba debent,

Ouantum humus agricolæ debet operta rubis\*

<sup>(\*)</sup> طبعة ١٥٥٣ ، ص ٢ .

رُولَ الثالثِ (١) ، بالغَ الجِدِّ بين المترجمين الذين أقدموا ، في القرنِ السادسَ عشرَ ، على إصلاح مَثْنِ ابن رشد وَفْقَ الترجمة العبرية ، فقد أعاد النظر في جميع الشروح وحدَه تقريباً ، وقد تناول باغُو لِينِي في أوراقه ما حَكم بملاءمته من الأقسام وأهمل البقية ، وسيُرَى ، بالحقيقة ، أن أعمال هؤلاء المترجمين الجُدُد مضاعَفة عالباً ، وأن الكتاب عينة كان يُتَرْجَم من نَوَاح كثيرة معاً .

وأو لع أبراهامُ البَّمْسِيُ ، المولودُ في لِتَشِة بمملكة ناپل والطبيبُ بيادُو والمعروفُ بين اليهود كمالِم تَحْوِي ، بمؤلفات ابن رشد المنطقية من فَنِّ خطابة وصناعة شعر (٢) على الخصوص ، وانتفع باغُوليني بترجماته لإصلاح ترجمات ما تينو مُفَضِّلاً إياها في الجَدَل و براهين الحكمة المموهة والخطابة وجوهر الأجرام السماوية (١٠) .

والأستاذُ بِهَادُو ، جان فرنسوا بُورَ انا الڤيرُونِيُّ ، هو النصرانيُّ الوحيد الذي يَظْهَرُ في جدول المترجمين هذا ، ومن الراجح جِدًّا أن يكون بُورَانا قد انتحل

<sup>(</sup>۱) مارینی ، Degli Archiatri Pontificj ( رومة ، ۱۷۸٤ ) ، جزء ۱ ، ص ۲۹۲ – ۲۹۷ ، جزء ۱ ، ص ۲۹۲ – ۳۶۷ ، شولف ، ۱ ، ص ۲۹۲ ، ص ۳۶۷ ، – أنطونيو ، جزء ۱ ، ص ۲۹۲ ، – ۳۶۷ کرمولی ، تاریخ أطباء الیهود ، ص ۱۶۵ وما بعدها ، وقد اتخذ ثولف بعض ترجمات مانتینو علی أنها مؤلفات أصلیة .

<sup>(</sup>۲) راجع ڤولف ، ۱ ، ص ۷۰ ، ــ ريشارد سيمون ، تاريخ العهد القديم الانتقادى ، ص ٦٦٦ ، ــ شتاينشنايدر ، ﴿ قَائَمَةً أَ كَسَفُورد ﴾ ، غير مطبوعة :كلمة ابن رشد.

 <sup>(</sup>٣) تقرأ ترجته لتلخيص صناعة الشعر فى طبعة ١٥٦٠ ، وكان باغوليني قد فضل عليها ترجمة مانتينو .

<sup>(</sup>٤) فا كسيولاتى ، قسم ٢ ، ص ١١٥ ، \_ ما فى ، Verona illustrata ، قسم ٢ ، ص ٢١٠ \_ ١٢٧ ، \_ خدع مافى وفاكسيولاتى بعنوان طبعة ١٥٣٩ فذهبا إلى أن ابن رشد وأبا الوليد ابن رشد مؤلفان مختلفان .

عمل بعض اليهود ، وذلك لأنه لا يُعْكِن أن يُفترَض وجودُ نصراني في ذلك الزمن كان يستطيع أن يُتقِن اللغة العبرية الرَّبَانية بعض الإنقان ليُترْجِم ، ولو تَرجَعة متوسطة ، من المُتُون الكثيرة الصعوبة ، و لم ، فضلاً عن ذلك ، تَكَلَّفُ ذاك العناء مع وجود رجال من اليهود حَوْلَه مستعدين للقيام بذلك من أجل بعض الدراهم ؟ وقد عُزيت معرفة العربية إلى بورانا كما يَلُوح ، ويُسْتَنتَجُ من الوثائق غير المطبوعة التي كانت بين يَدَى مافة ، على الأقل ، كَوْنه قد ترجَم مؤلفات يونانية كثيرة ، ومهما يَكُن من أمر فإن بُورانا يَظْهَرُ في طبعة المُجونت لشروح التحليلات التي لم يَكُن عليها قَبْلَه سوى بيانات متوسطة ، وكان ما ألف قد طبع سنة ١٥٣٩ ، ويتَوجَع مَر ك أدُّو كثيراً من عَيْبٍ هذه التي اضُطر الي إصلاحها بترجمة مانتينُون .

وقد م بُولس الإسرائيلي تلخيص رسالة السماء ومقدمة الجزء الشانى عشر مما بعد الطبيعة ، وقد م ثيتال نِشُوس تلخيص رسالة الكون ، وظَهَر طبيب نا پل ، كُلُو كُلُونيمُوس ، مترجاً لتهافت التهافت ولمقالة في « اتصال العقل المفارق » (٢٠) ، وتُعد ترجَعتُه أكل من الترجمة التي قام بها كُلُونيموس بن كُلُونيمُوس بن ميئير عن العربية في سنة ١٤٩٧ ، والتي طُبِعَت مع شرح نِيفُوس (٣) في سنة ١٤٩٧ ، وإذا عَدَوْتَ هذا وَجَدْت له قليل فحرٍ بهذا العمل ، ولا أغرِ ف هل يُوجَدُ مَثْنُ أقل منه عَدَوْتَ هذا وَجَدْت له قليل فحرٍ بهذا العمل ، ولا أغرِ ف هل يُوجَدُ مَثْنُ أقل منه

<sup>(</sup>۱) Præf. (۱) طبعة ۵۵۳ ، س ۷

<sup>(</sup>۲) انظر إلى الصفحتين ۲۰۰ و ۲۰۱ السابقتين .

<sup>(</sup>٣) وهذه النرجمة الأخيرة هي التي تكلم عنها ناشرو البندقية ، Vetustiori posthabita ،راجع غوش ، الغزالي ، ص ٢٦٩ وما بعدها .

<sup>(</sup> ۲۵ \_ ابن رشد )

وضوحاً ، ومن الصواب قَوْلُ پُوكوك (١) إنه يستحقُّ لقبَ « اَلَهُدَّام » مضاعَفاً ، وكذلك تُولُفُ يَمْزُو إلى كَلُو ترجَمة مسائل ابن رشد الطبيعية مع شرح موسى الأربوني (٢) .

و يشتمل مخطوط في المسكتبة الإمبراطورية (أساس قديم ٢٥٠٧) على ترجمة لا تينية للشرح الأوسط على الطبيعيات تَمَّتُ عن العبارة العبرية لزرَحيا بن إسحاق وظَلَّت غيرَ منشورة فأ كلها في ٧ من يناير ١٥٠٠ أستاذُ الفنون والدكتور في الطب ، في قيتاً ليس دَ كُتِيلُوميلُوس ، بأمر من بطريرك أكيلِه : الكردينال غريماني ، ومع ذلك فإن هذه الترجمة مجهولة ما كاماً .

وكذلك عُدَّ إِنْياً دِلْ مِدِينُو بِينِ اليهود الذينِ حاولوا مَنْحَ مدرسة بادُو عبارةً لابن رشد أكثرَ وضوحاً ، ويقال إنه ترجم « جوهرَ الأجرام السماوية » ، وشرحَ الآثار العلوية (١٤٧٧) ، والمسائل البرهانية الأولى المطبوعة في البندقية لدى ألْدِه (١٤٧٧)، والشرحَ الأوسط على أجزاء ما بعد الطبيعة السبعة الأولى المطبوعة للمرة الأولى في طبعة ١٥٦٠(، وقد حال الموت دون إتمامه هذا العمل الأخير ، ومن المكن أيضاً أن حُسِبَ من الترجمات كثيرُ من الشروح التي ألَّها على الرسائل الرشدية .

Ad Portam Mosis (۱) ، ۱۱۸ س

<sup>(</sup>۲) المكتبة العبرية ، ۱ ، ص ۱۹ ، \_ شتاينشنايدر ، تأمَّة أكسفورد غير الطبوعة ، المادة المذكورة ، رقم ۲۷ و ۲۸ ، \_ أخطأ تنمان ( مادة ابن رشد فى موسوعة إرش وغروبر ) خطأ غريباً حين ذكر أن الناشر بونتوس لوكاتلوس هو مترجم النهافت ( البندقية 189۷ ) .

<sup>(</sup>٣) برتولوشي ، جزء ١ ، ص ١٤ ، ــيازيني ، ١ ، ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) كان من الخطأ ذهاب الناشرين إلى أن هذه الترجمة هي من العربية .

وعانت كُتُبُ ابن رشد الطبية مِثْلَ نصيب كتبه الفلسفية ، وشُعِرَ ، في أواسط القرن السادس عشر ، باحتياج إلى ترجمها مُجَدَّداً و إكالِها وتَنقيحها ، ومن ذلك أن ابن أخى سِنْفُورْيان شَنْبِيهِ وطبيبَ هنرى الثانى ، جان باپْتَسْت برُ ويران شَنْبِيهِ ، تَرْجم ، أو حَمَلَ على ترجمة ، الجزء الثانى والجزء السادس والجزء السابع من الكليات ، فجَمَعَ هذه الأجزاء تحت عُنوان « المجموعة الطبية » ، وكذلك ترجم مائتينو بعض فصول من الجزء الخامس ونقَّحَ أندره ألباغو البلونيُّ شرحَ أرْجُوزة ابن سينا ، و نُشِرَت « مقالة في التِّرْياق » وَفْقَ أوراق جَرَّاح البندقية : أندره دلًا كرُوس .

ولم يَصْنَع الجُونْتُ في طَبَهَآتهم اللاحقة غيرَ استنساخ طبعة ١٥٥٣ ، وتَشْهَد مقدماتُهم بأن هذه الكتب كانت رائجة جِدًّا ، فكانت كلُّ طبعة تَنْفَد في سنتين أو ثلاث سنين كا كثر الكتب المدرسية استعالاً .

### ١١ - معارضةُ الرشدية ، معارضةُ مَشَّائي اليو نان

وما كان مِثْلُ هـذه الرِّياسة لُتُعُوزَها إثارةُ رَدِّ فعلِ عنيف، وكانت الأرسطوطاليسية العربية الْمَتَجَسَّمَة في ابن رشد من العوائق الكبيرة التي يلاقيها مَنْ يَعْمَلُون بنشاطِ بالغ في ذلك الحين لإفامة تَقافة عصرية على أنقاض القرون الوسطى ، ولم يَعْرِف الروحُ الثورى ۚ في إيطالية له حَدًّا قَطُّ ، ولم يَكْبَث ابنُ رشد أن عُـدَّ سامًا ظلاميًا جَلَّاداً للجنس البشرى أهلك العالَم بقلمه كما أهلك الإسكندر بسيفه ، وهكذا اعْتُدي على جلال ابن رشد بدَوْره ، فصار هـذا العربيُّ ، هذا الجافى ، هدف تهكمات جميع الْمُثَقِّفين ، وذلك أن عاماء اللغة ، من متخصصين باليونانية وأفلاطونيين ورُبقْراطيين، أُعْجِبُوا بأنفسهم لاهتدائهم إلى اليونانية الصحيحة فَغَدَوْا مُزْدَرِين كلَّ الازدراء لتلك اليونانية الْمُحَرَّفة الْمُتَزَيِّدَة التي كانت تُوجَدُ لدى الأسانذة العرب ، و بذًا قُضِيَ على هـذه السِّكَالَرسية الشائكة وهـــذه المَقُولات الهزيلة وهذه الرَّطانة الجافية بأن تَظْهَرَ ثقيلةً ، أكثرَ مما في أيِّ وقت ، لدى مَن ْ جُذِبوا بالنَّقافة السكلاسية إلى شكل جميل سليم من طراز التفكير، وسابقًا كان يِتْرَارْك يَجِدُ أن مطالعةَ أرسطو غييرُ مستحبّة كثيراً (١) ، وصَرَح جميع علماء الآداب القديمة بصوت واحد أن ابن رشد مبهم خال من المعنى غيرُ جدير بأن يَقِفَ انتباهَ الْمُثَمَّفَ، وغَدَت الأمثالُ تُضرَب بغموضه،

<sup>(</sup>۱) De sui ipsuis et mult ignor. (معارضة ، جزء ۲ ، ص ۱۰۵۱ ، طبعــة هنریکیتری).

وعُدَّ أنصارُه أناساً يريدون أَن يَجِدُوا معنَّى لِمَا لا معنى له (١).

وجَعَلَت السِّكُلَلاسيةُ ، بابتعادها عن مَتْن أرسطو و بوضعها الشارحَ موضعَ الفيلسوف ودفاترَ الأساتذة موضعَ الشرح ، لنفسها أرسطوطاليسًا اصطلاحيًّا كان يشابه أرسطو الحقيق كما يشابه التاريخُ السِّكُلَاسِيُّ لبِياَر كُومِسْتُورَ نَصَّ التوراة العبرى" تقريبًا ، وما كان من نَقْص الترَجمات وخطأ المخطوطات وطَبَعاتِ القرنِ الخامسَ عشرَ الأولى جَمَلَ مطالعةَ مَثْن أرسطو المتصلةَ أمراً متعذِّراً تقريباً ، أى أنه كان رُيكْتَنَى بمقابلة مابين العبارات التي تَعْرِضُ معنَّى و بعضَ المبادىء المتفق على عَزْوها إلى أرسطو ليُقاَم بذلك منهاج (٢٠) ، والحقُّ أن إظهارَ النصِّ اليوناني لأرسطو يُعَدُّ اكتشافًا كَنْن جديد، فصَرَّح جميعُ الألِبَّاء، منذ ذلك الزمن ، بأنه لم يَبْقَ غيرُ أمرِ واحد يُصْنَع ، وهو أن تُتْرَكُ ترجَماتُ القرون الوسطى وشروحُما تحت غُبارِها ، وذلك للبحث عن المشائية الصحيحة في المُتْنِ وحــدَه ، بَيْدَ أَنِ الرُّ تِينَ لَا يَمُدُّ نَفْسَه مَغْلُوبًا مَطْلَقًا ، فَمَا انْفَكَتَ التّرَجَمَاتُ والشروح العتيقة تَـكُون ذاتَ أنصارِ كثير حتى بعد أن جَدَّد اللِّيسيه القديمةَ تِيُودُور غازا وجورجُ الطَّرَابْزُونِيُّ وأَرْجِيرُو پُولُ و إِرْمُلَاوُ بَرْ بَارُو ، ومن ثُمَّ كان ذلك الصِّراعُ المستحرُّ بين الأرسطوطاليسية العربية ، الباحثة عن أرسطو في ابن رشد ،

lpsum obscurum, jejunum, barbare et horride omnia scribentem, (۱)
. (۱ ملية ۱۹۹۲ ، ۸۷. Opp. Præf. ) refugiendum putant . . .

Solent quidem plerique ex duobus vel tribus Aristotelis dictis (۲) dogma integrum fabricare. Ex omnibus tamen qui construxerit neminem vidi . ( پاتریزی ، النقاش المشائی ، ۱ ، ۱۳ ، ، ص ۱۱۳ ، فنیزیا ، ۱۹۷۱) .

والأرسطوطاليسية الإغريقية الباحثة عن أرسطو في متنه اليوناني وشُرَّاحه من اليونان كالإسكندر الأَّفرُوديسي وثامسطيوس ، إلخ .

وفى ٤ من أبريل ١٤٩٧ صَعِد َ نِقُولا تُومُوس فى كرسى بادُو التدريسي لتعليم أرسطو باليونانية (١) ، ونَظَم بنبُو قصيدةً إشادةً بهذا الحادث العظيم الذى سيفتح عصراً جديداً فى تدريس الفلسفة ، ويستحقُّ لِيُو نِيكُوس أَن يُعَدَّ مؤسِّسَ المشائية اليونانية الانتقادية (٢) بشدة جَدَله ضِدَ السِّكُلاَ سية و بتعليمه الطبي البُقْراطي الجالس وجمال أسلو به ووضعه الخطابي ، وقد حَفِظَه حِلْمُ طبعه من الشتائم ، حتى إنه الخالص وجمال أسلو به ووضعه الخطابي ، وقد حَفِظة حِلْمُ طبعه من الشتائم ، حتى إنه كان من التأدُّب ما وَجَدَ معه ابن رشد شارحاً ممتازاً ، (٣) ثم إنه يستند إلى علم ابن رشد فى النَّفْس للتوفيق بين أرسطو وأفلاطون وتقرير سَبُق وجود الأرواح وخاودها (٤) .

وهكذا فإن جميع أ لِبَّاء القرنِ السادسَ عشرَ كَيْشهَرُ ون حربًا صليبيةً على برابرة

<sup>(</sup>۱) أى وفق المتن اليونانى ، ولا يستحق الرأى الذى حمل ليونيكوس إلى التدريس باليونانية . أن يناقش فيه ( فاكسيولاتى ، قسم ١ ، ص ٥٥ ــ ٥٦ ) .

Averroes exquisitissimus Aristotelis interpres (Græcos semper excipio). (r)

<sup>(</sup>٤) ه. ريتر ، Gesch. der neuern Phil. ، ص ۹۷۷ .

الفلسفة والطب (١) ، وعادت الشبيبة ، وهي تَتْرُك تَمَحُكاتِ السِّكُلاسية ، لا تُفَكِّرُ في غير تَملُ اليونانية لمطالعة أرسطو ، ولم يَكد المتحذلقُ زيمارا يجد مستمعين لا بن رشد (٢) ، وحدَث مِثلُ هذه الثورة في الطبّ ، وعاد بقراطُ وجالينوس لا يكونان معصومين من الضلال في غير اليونانية ، قال توما جيونتاً في مقدمة طبعته لابن رشد : «كان أجدادُنا لا يَجدُون أمراً بارعاً في الفلسفة أو الطب إلا والعربُ مصدرُه ، وأما جيلنا فيدُوس علم العرب ، ولا يُعجبُ بغير ما يُستَخْرَج من كنوز اليونان ، ولا يَعْبَدُ غير اليونان، وهو لا يريد غير اليونان أسانذة في الطب والفلسفة والبرهنة ، فمن لم يَعْرِف اليونانية لا يَعْرِف شيئاً ، ومن ثَمَ أتت هذه الماحكات والمنازعات التي بلغت من الاشتداد بين الفلاسفة ، و بين الأطباء ، ما يمُوت

<sup>: (</sup>Ex officina Simonis Golinæi ۱۵۳۱سطو (باریس ۱۵۳۱) نقراً النصیحة الآتیة فی عنوان طبعة أرسطو (باریس ۱۵۳۱) رسطو (باریس ۱۵۳۱) (۱)

Nunc ergo, o juvenes, ex Aristotelico opere, ceu ex proprio fonte purissimas haurite delibateque aquas, peregrinas autem tanquam viles lacunas insalubresque. Trinacriæ lacus devitate. Omne enim malum studiis inseminatum fere ast, quod authorum literis dimissis ipsisque authoribus, ad vana glossemata sese totos contulere. et eos qui non essent authores (ac si apes fucos sequerentur) pro ducibus et delegerunt et secuti sunt.

<sup>(</sup>٢) قال بنبو في خطابه ، الذي كنا ذكرناه ، إلى رانوزيو :

Il quale autore a questi di si lascia a parte dai buoni dottori,
 ed attendesi alle sposizioni de' commenti greci, ed a far progresso ne'
 testi. » \*

<sup>(\*)</sup> أو پر ، جزء ٣ ، ص ١١٨ ( ڤنيزيا ، ١٧٢٩ ) ، أوعز إلى الأساتذة ، منذ نقل جامعة پيزة إلى فلورنـــة ، ألا يخلطوا بين المتن والشرح فى دروسهم وألا يوضحوها على نمط واحد ، فابرونى ، Hist. Acad. Pisance ، جزء ١ ، ص ٢٨٤ وما بعدها .

معه المَرْضَى عن تَرَدُّدٍ أكثرَ مما عن مَرَضٍ لِماً لا يَعْرِفُون أَىّ المذاهب يعتمدون (١) » وكذلك أخبرنا جان برُويرَان في مقدمة مجموعة ابن رشد التي دُوِّنت سنة ١٥٣٧ أن شبيبة زمنه كانت تستخفُّ بأطباء العرب ، ولا تُريدُ أن تَسْمَعَ ذِكْرًا لهم (٢).

<sup>(</sup>۱) طبعة ۲۰۰۲ ، ص ۲ ــ ۳ .

Plerique omnes juniores medici jam intolerabile in Arabum Mauritanorumque (Y) dogmata odium conceperunt, ut ne nominandi citandive locus relinquatur ; principes enim Hippocratem atque Galenum habere nos prædicant.

#### ١٢ – المعارضة الأفلاطونية: مَرْسِيل فيشين

وَكَانَ بَعْثُ الثقافة اليونانية ، الذي تَجَـلَّى في بادو والبندقية وشمال إبطاليـة بالرجوع إلى نَصُّ أرسطو الحقيقيُّ ، يَتَجَلَّى في فلورنسة بالرجوع إلى أفلاطون ، وتَظْهَرُ فلورنسة والبندقية قطبي الفلسفة في إيطالية ظهورَهما قطبي الفنِّ فيها ، وتُمَثَّلُ فلورنسةُ وتُسْكَا نَهُ مَثَلَ الفنِّ الأعلى والرُّوحانيةَ في الفاسفة ، وتُمثِّل البندقية ويادو وُ بُلُونِي وَلُنْبَارِدِيةُ التحليلَ والمذهبَ العقليُّ والذهنَ الوضعيُّ الصحيح، وأفلاطونُ وحدَه كان يناسب محاورات كاريجى وحدائق رُوشِلِّي، وأرسطو وحدَه كان يناسب معاهد َ البندقية الرَّصينة ، و يُمْسَكِنُ أَن يُحَارَ عند أُول نظرةٍ من كُوْن مدرسة رَزَانِ مُتَزَيِّدَة ، كالتي نحاول رَسْمَ تاريخها ، مدرسة رسمية لمدينة يَسُرُ الخيالَ أن يَكْتنفها بهالة معرية ، ولكنه إذا ما نُظِرَ إليها عن كَتَبِ رُئِّيَ أن هذه المدرسة تامَّة الملاءمة للخُلُق البندق وأنها في الفلسفة مِثْلُ تِيسْيَانَ وتِنْتُورِه في فنِّ التصوير ، وتَنْطَلِقُ الفلسفةُ والشعرُ من المبدإ نفسه من حيث الأساسُ ، وايست الفلسفةُ غيرَ نوع من الشعر كغيرها ، وتُعَدُّ البلدانُ الشعرية بلدانًا فاسفية ، والواقعُ أن ظاهرةَ أَلِحُلُقِ البندقِّ ليست في الفنِّ ولا في الشعر ، وما كنيسةُ مار مَرْ قُس إذا ما قِيسَتْ بقبة پِيزَة ؟ ومن يُطِيقُ النظر إلى إحدى صُورَ العذراء بالبندقية بعد أن يَرَى صُورَها في سيان و پِيرُوز؟ ادْرُسُوا هذه الرؤوس القوية البادية في الاحتفالات البندقية اجَمْنيتيل بِلِّيني أو پارِي بُرْدُون ، فهل التفكيرُ أو الخيالُ هو الذي يَتَجَلَّى فيها ؟ كَلَّا ، بل الحزمُ ، بل العملُ ، هنا تَرَى كهولةَ ـ الرجل البالغ أَشُدُّه كما تَرَى معنى أمور الدنيا الصحيح الثابت بدلاً من زهرة

الشباب التي تتفتح على ضِفَاف الأَرْنُو إلى الأبد، حَقًّا لَم يَكُنْ لدى البندقية مَا تَحْسُدُهُ عَلَيْهِ فَلُورَنْسَةً مِن حَيْثُ حَرِيَّةُ الفَكِّرِ ، وَلَمْ يَحْدُثُ فِي مَكَانَ أَن بَلَغَ تَحَلُّلُ الرأى وعدمُ الاحترام حِيَالَ الأشياء المقدُّسة ما بلغه هناك في القرون الوسطى ، أَى أَن الارتياب بلغ هناك حدًّا لم تُعْتَقَدْ كراماتُ القديسة كَتِرينة السيانية معه و إِن شاهدها جميعُ أهل سيان ! وهل عُبِّرَ عن مبدإ المقارنة بين الأديان الإلحاديِّ بوَ قاحةٍ أَكْثَرَ مما في قصةٍ دِيكاً مِيرُونِ الثالثة ؟ والحقُّ أ ن جوابَ اليهوديِّ مَنْكِيصاَدَق إلى صلاح الدين ، هذا الجوابَ الذي وُجدَ بالغَ الحكمة من قِبَل بُوكا س ، والذي كان يؤدى إلى إيقاد تَحَارقَ كشيرةٍ في بقية أور بة ، لم <sup>م</sup>يثرُ غير تَبَسُّم لطيف في فلُورنسة ، وأن الإلحاد الفلورنسيُّ الضاحك الخفيف كان يستسلم لنَشُورَةِ حياةٍ عِطْرِية من الشباب والبهجة ، وذلك بدلاً من حُلَّة التَّزَّيُّد التي كان يَتَلَفُّ فيها الإلحادُ البندق ، وتَصِلُ البندقيةُ إلى الفاسفة بما تؤدى إليه مزاولة الأمور من عوائد الاطِّلاب والتَّقَيُّد والروح العملية ، وتَصِلُ إليها فلورنسة بصفاء ضمير تَنْفُذُ فيه جميع عناصر الخيال بانسجام و بذلك الهواء المُنْعِش البَهـج الذي يُتَّنَفُّسُ به عند أسفل تلال فِيزُول.

و يُخْبِرُنا مَرْسِيل فيشينُ نفسه أنه أقدم على إنهاض العَنْمَنَات الأفلاطونية عن رَدِّ فعل ضِدَّ المَشَّائية الرشدية في البندقية ، ولاح له الإلحادُ من التأصل ما لم يَجِدْ معه غير وسيلتين لقَهْرِه ، وها : الكراماتُ والدينُ الفلسفيّ ، وهو إذا ما تَرْجَم أُفلاطونَ وأفلوطين فَلرَجائه أن يُتَقَبَّلا ، كَفَيْلسوفين ، بقبول أحسن من قبول الأولياء والأنبياء لدى المجهور (١) ، و يُسْتَخَفُ بُمُمَّل المشائية الإلحادية :

Ut hac theologia in lucem prodeunte... Peripatetici quam plurimi, (1) id est philosophi pene omnes, admoneantur non esse de religione, saltem communi, tanquam de anilibus fabulis sentiendum. (Præf. tn Plotinum.)

ابن رشد، استخفافاً شدیداً، فهو لم یَعْرِف الیونانیة، ولم یَفْقَه من أرسطو (۱) شیئاً، ووُقِفَ الجزه الخامس عشر من اللاهوت الأفلاطونی کله علی تفنید الغول الرشدی ، أی وَحدة العقل، ولم یُعْوِز الوضوح والدقة برهنة فیشین، ومن قو له الرشدی المؤرضیة الرشدیة غیر خاص بإنسان، فالفعل الحر والإرادة یکونان مستغلقین بذلك، ویر و رو و فن التنجیم نفسه ببراهین، أی أن الأرواح لیست واحدة مادام یُوجد منها ما هو زُحَلی وما هو مِر یخی وما هو مشتری وما هو عطار دی (۱) ، و کذلك فندت النظریة الرشدیة فی العنایة الإلهیة، فالله یرکی کل شیء فی کنه ، وهو لا ینفك یُغنی بتغلیب أعم الخیرات، وهو فالله یکتاج إلی التحول عن عظائم الأمور لِیرَی صغیرها (۱).

وأَظْهَرَ جِيمِسْت بِلِيتُونُ و بِسَّارْ يُون مِثْلَ هـٰذا النفور ، فر قضا النظرياتِ الرشدية باسم الأفلاطونيـة (١) ، وظَهَر بَتْرِيزِ مِي أَكْثَرَ شِدَّةً ، فيما أنه خُيِّلَ إليه ، تَبَمَّ للخطإ المُحكرَّر غالباً ، أن السِّكُلاسيين لم يَعْرِفوا أرسطو إلاَّ من ابن رشد فإنه يَعُدُّ ابنَ رشد مسؤولاً عن جميع نقائص السِّكُلاسية وعن هـذه البلبلة في المسائل الدقيقة التي كانت قد أغارت على حقل الفلسفة (٥) .

Averroes . . . græcæ linguæ ignarus, Aristotelicos libros in linguam (۱)
barbaram e græca perversos potius quam conversos legisse traditur . . . .
Resipiscant igitur quandoque Averroici, et cum Aristotele suo consentiant
. (۱۹۷۶ ، معارضة ، جزء ۱ ، ص ۲۲۷ و ۳۲۷ ، طبعة هنريکيتری ، Theol. plat.)

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، ص ٥٩٠ .

An ignoras, Averrois impie, bonum — ، ۱۰۶ من ۲۰۱۲ الصدر نفسه ۲۰۱۲ الصدر نفسه (۳) ipsum ordinis universi esse cujuslibet partis ordine præstantius?...

Theol. plat. (٤) ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٣٢٧ ، -- بروكر ، جزء ٦ ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٥) النقاش المشائي ، ١ : ١٢ ، ص ١٠٦ ( البندقية ١٠٧١ ) .

### ١٣ - معارضة علماء الأدب القديم: لويس ڤيڤِس وپيك المير ندُولِي .

يجب، الموقوف على النفور الذي كانت توحى به المشائية الرشدية إلى أجمل النفوس في عصر النهضة ، أن يُعْرَف ، عن تجر بة ، أسلوب الكمات الجافية الشائك (١) وهذه المناقشات الدقيقة وهذا الإسهاب ، أي هذه الأمور التي لا يُمْكِن الدفاع عنها ، قال لويس فيفيس : « أَجَل ، لم يَكُن ، فيا مَضَى ، أجل من تأمّل بُسْتان هذا الكون ، بَيْدَ أن هؤلاء نصبوا صُلْباناً لتعذيب روح الإنسان (٢) بدلاً من الأشجار والزهور » (٣) ، ولم تكن نظرية وينروليوس

<sup>(</sup>۱) وهــذا مثال طريف ، فني الجزء الثانى عشر مما بعدالطبيعة صار استعمال كلمة allastogia مرات كثيرة ( ص ٣٣٧ وما بعدها ) ويسأل عن المعنى الذى تقدمه مثل هذه الــكلمة إلى علماء يادو الذين كانوا يجهلون ، لا ريب ، أن هــذه هى كلمة στοιχεῖα المسبوقة بحرف التعريف العربي ( al-stouchia ) .

Nihil olim amcenius habebatur contemplatione horti hujus naturæ... (۲)

At isti, pro flosculis philosophiæ et arboribus placidissimis, crucem ingeniis flixerunt. De causis corr. art. I. V. (١٥٥٥ الله ١٤١٣ هـ ١٤١٥ و مارضة ، جزء ١٠ هـ التأثير الذي يحدث في أمثال قالا و بربارو و بنبو من مثل العبارة و Quælibet anima intelligit primum et se, hoc est suum esse, quod التالية: Dehaath appellatur, de secundis vero intelligit Zobar, quod dedit sibi • Age, damus hoc vobis, ut non عبيك الميروندولي: sit vestrum ornate loqui,\*\* sed vestrum est certe, quod nec præstatis, latine saltem, ut, si non floridis, suis tamen verbis rem explicetis. Non exigo a vobis orationem comptam, sed nolosordidam; nolo unguentatam, sed nec hircosam; non sit lecta, sed nec neglecta; non quærimus ut delectet, sed querimur quod offendat.\*\*\*\*

فى كتاب « حِيَالَ الجَافى » ، و إصرارُ المُثقفين المتناهى على قولهم إن على الفلسفة أن تستعمل اللغة العادية وأن تَعفِ عن الأسلوب الفنى الذى كان يُطْلَق عليه اسمُ أسلوب باريس (١) ، افتراحاً صبيانيًا أو وَسُو اساً بسيطاً من الخطيب ، فلا إصلاح أكثرُ لزوماً من إصلاح اللغة ، أى أن أول شرط للتقدم كان يقوم على تخليص الفكر من ذلك العائق الثقيل فى الأسلوب السِّكُلاسي الذى كان يمنعه من كلِّ وقة (٢) .

و بِيكُ البِرَ نَدُولَى مو رجلُ هذا القرن الذي تَجَلَّى فيه اصطراعُ مختلف المشاعر، ولم يَكُن بِيكُ خالياً من العُرُوبية في البُداءة، وكان الرشدى إليا دِل مِدينُو أستاذاً له ، وهو لم يتخلَّص من هذا الخير الردى، تماماً قط ، وتشفل السِّكُالرسية الجافية، ولا سيا ابنُ رشد، مكاناً واسعاً بين المسائل التسعمئة التي عرضها من أجل مباراته الفلسفية الكبرى ، وقال في « دفاعه » : « للعرب إني ابن رشد ثبات ومتانة ، وفي الفارابي رصانة وتفكير ، وفي ابن سينا لاهوت وأفلاطونية »، ودعا ابن رشد في موضع آخر به « الفيلسوف الشهير

<sup>.</sup> ۱۹۹۰ علیه ۲۹۷ می De amnice beat. (\*) =

<sup>(\*\*)</sup> كان الرشديون يعتذرون عن جفاء لهجتهم بضرورة تقليد أسلوب أرسطو والاستخفاف بالكلمات اقتصاراً على الأفسكار ، ( راجع مارسى الأوديسى ، طبعة ١٥٥٧ ، ص ٦ ) ، — نيفوس ، ١٧ ما بعد الطبيعة ، يروم .

<sup>(\*\*\*)</sup> بولسیانی ، باریس ۱۹۱۲ Bepist. ad Herm. Barbarum, inter Opp. (\*\*\*) حزء ۱ ، ص ۱۹۵۰ .

<sup>(</sup>۱) راجم ڤيڤم ، Pseudodialecticos ، معارضة ، جزء ۱ ، ص ۲۷۲ وما بعدها .

Antibarbarus, seu de veris بالمخص فيروليوس ، في القضيتين الآتيتين ، قيامه بـ (٢) principiis et vera ratione philosophandi contra pseudophilosophos: « Ubicumque et quotcumque dialectici metaphysicique sunt, ibidem et totidem esse capitales veritatis hostes. — Quamdiu in scholis philosophorum regnabit Aristoteles iste dialecticus et metaphysicus, tandiu in eis et falsitatem et barbarjem, si non linguæ et oris, at certe pectoris et cordis regnaturam. »

فى أسرة أرسطو ، والرصين فى تقديره للطبيعيات » (١) ويَعْزِم على التوفيق بينه وبين ابن سينا كالتوفيق بين أرسطو وأفلاطون (٢) ، ثم إن القُلُوبين يَعُدُّ ونه بين الرشديين (٦) ، ومع ذلك فإن بِيكَ شَعَر بمؤثِّرات أصلح من تلك ، في كتاب وَجَّهه إلى إِرْمُولَا و بَرْ بَارُو أَعْرَب عن مُيُوله الجديدة وعن أسفه على المهتدى الجديد (١) ، ثم إن بيك المير ندولي عَرَف أن يَبْقي ضِمْن دائرة حكيمة المهتدى الجديد (١) ، ثم إن بيك المير ندولي عَرَف أن يَبْقي ضِمْن دائرة حكيمة

- Hac proxima tua ad me epistola, in qua dum barbaros hos philosophos (£) insectaris, quos dicis haberi vulgo sordidos, rudes, incultos, quos nec vixisse viventes, nedum extincti vivant, et si nunc vivant, vivere in poenam et contumeliam\*, ita Hercules sum commotus, ita me puduit piguitque studiorum meorum (jam enim sexennium apud ilios versor), ut nihil minus me fecisse velim quam in tam nihili facienda re tam laboriose contendisse. Perdiderim ego, inquam, apud Thomam, Joannem Scotum, apud Albertum, apud Averroem, meliores annos, tantas vigilias, quibus potuerim in bonis litteris fortasse non nihil. Cogitabam mecum ut me consolarer, si qui ex illis nunc reviviscant, habituri ne quidquam sint, quo suam causam, argumentosi aliqui homines, ratione aliquat tueantur. \*\*\*
- es lengues grecque et latine, il s'est allé souiller en la lecture des docteurz barbares, lesquelz, jaçoit qu'ilz soient esté en grande réputation de plusieurz estantz en authorité.... et combien qu'ilz soient extimez par grandtz et petitz ignorantz les bones lettres, ne le sont pas par les sçavantz, les jugeant indignes de vivre ni marcher sur terre; met du ranc de ceux-lia Averrois, Aubert le Grand, saint Thomas et d'autres infiniz. (Bonnivard, Advis et devis des lengues. ۳۰۷ من منتبة مدرسة المراسيم ، السلسلة الثانية ، جزء ه ، من منتبة مدرسة المراسيم ، السلسلة الثانية ، جزء ه ، من المنتبة مدرسة المراسيم ، السلسلة الثانية ، جزء ه ، من المنتبة مدرسة المراسيم ، المنتبة مدرسة المراسيم ، المنتبة الثانية ، جزء ه ، من المنتبة مدرسة المراسيم ، المنتبة المن

<sup>(</sup>١) L. 1 Adv. astrol. (أنطونيو، جزء ٢، ص ٣٩٠، طبعة باير).

De hominis dign. (۲) من ۲۲۶ وما بعدها ، - الدفاع ، ص ۱۱۸

<sup>(</sup>٣) ١ ، ٢ من كتاب النفس ، فصل ١ ، مسئلة ٧ ، مادة ١ .

من المذهب الانتخابي ، فماكان من مبالغات فريق العلماء بالآداب القديمة أوجب عثوره على ماهو صالح في السِّكُالَاسية العربية (١) .

ويُمْتَقَعَ جميعُ ما يَصْدُر عن علماء الأدب القديم من كلام مُفَخَّم ضِدَّ الفلسفة العربية بجانب حَمَاسيات لويس قِيقِس ، فهذا الكلامُ الذي هو أُجْنَى ماعانَى ابنُ رشد لا يَشْفَل أقلَّ من أربع صَفَحاتٍ من القطع الكامل في رسالة (٢) « العلل التي تقضى على الفنون » (٣) ثم يورد قِيقْسُ عبارةً تُسَوِّع تهكمُ اته كثيراً ، ولكنْ تقضى على الفنون » (٣) ثم يورد قِيقْسُ عبارةً تُسَوِّع تهكمُ اته كثيراً ، ولكنْ

Nomen est Commentatoris nactus homo qui in Aristotele enarrando (\*) nihil minus explicat, quam eum ipsum quem suscepit declarandum. Sed nec potuisset explicare, etiamsi divino fuisset ingenio, quum esset humano, et quidem infra mediocritatent. Nam quid tandem adferebat quo in Aristotele enarrando posset esse probe instructus? Non cognitionem veteris memoriæ, non scientiam placitorum priscæ disciplinæ et intelligentiam sectarum, quibus Aristoteles passim scatet. Itaque videas eum pessime philosophos omnes antiquos citare, ut qui nuilum unquam legerit, ignarus græcitatis ac latinitates. Pro polo Ptolomæum ponit, pro Protagora Phythagoram, pro Cratylo Democritum; libros Platonis titulis ridiculis inscribit, et ita de iis loquitur, ut vel cæco perspicuum sit litteram ==

Quamvis, dicam quod sentio, movent mihi stomachum grammatistæ (۱) quidam, qui quum duas tenuerint vocabulorum origines, ita se osientant, ita se venditant, ita circumferunt jactabundi, ut præ se ipsis pro nihilo habendos philosophos arbitrentur, Nolumus, inquiunt, hasce vestras philosophias tet quid mirum? nec Falernum canes. ومع ذلك فإنه يظهر أن هذا الدفاع أرضى " ومع ذلك فإنه يظهر أن هذا الدفاع أرضى التيت والتوتون الرشديين قليلا وكان سبباً في انتصار أنصار اليونانية الذين دعوه بالدفاع عن الشيت والتوتون ، Ab amicis quos habeo Patavii certior factus sum وقد كتب إرمولاو يقول : Ab amicis quos habeo Patavii certior factus sum عن المتحد المتحددة وقد كتب المولاو يقول : Typhonis et Eumenidum laudatio, molestissimam accidisse majori eorum partiquos defendis." -

<sup>( \* )</sup> المصدر نفسه ، برناى ، Floril ، ص ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) معارضة ، جزء ١ ، ص ١٠ ٤ وما بعدها .

مع العلم بأن مسؤوليتها تقَع على المترجم العربيّ أكثر مما على الشارح (١) ، و يُزَوِّده فريق الهُوْ كُوليين (٢) التَّعِس بفُرْصة من الأفاكيه لا يَنْضُب لها مَعِين (٢) ، وقد أحببت أن أُدْرِج هذا الكلام المُفَخَّم الطويل لأدلَّ على لهجة الغضب التي يَصْرُخ

eum in illis legisse nullam. At quam confidenter audet pronuntiare hoc aut illud ab eis dici, et quod impudentius est, non dici, quum solos viderit Alexandrum, Themistium et Nicolaum Damascenum, et hos, ut apparet, versos in arabicum perversissime ac corruptissime! Citat enim eos nonnunquam, et contradicit, et cum eis rixatur, ut nec ipse quidem qui scripsit intelligat. Aristotelem vero quomodo legit? non in sua origine purum et integrum, non in lacunam latinam derivatum (non enim potuit linguarum expers), sed de latino in arabicum transvasatum,\* in qua transfusione ex Græcis bonis facta sunt latina non bona; ex latinis vero malis arabica pessima.

( \* ) ولا ضرورة إلى ملاحظة الخطأ العظيم الذي يأتيه ڤيڤس هنا ، وقد استنسخه هويه ، De claris interpret. ( باريس ١٦٨٠ ) .

Aristoteles si revivisceret, Intelligeret hæc aut posset vel : (۱) conjecturis castigare? O homines valentissimis stomachis qui hæc devorare potuerunt et concoquere, et in hæc tam ab Aristotelis sententia ac mente abhorrentia auscultare quæ Aven Rois commentator comminiscitur: favete linguis viro tanti nominis et alteri Aristoteli.

#### (٢) انظر إلى الصفحة ٦٦ - ٧٧ السابقة

Hæc sunt tua, an Herculeorum, ut tu vocas? tua sunt, qui adeo ( $\Upsilon$ ) est impius ut impietates inserere vel tuo vel alieno nomine semper gaudeas. Atqui hic est Aben Rois quem aliquorum dementia Aristoteli parem fecit, superiorem divo Thomæ Rogo te, Aben Rois, quid habebas quo caperes hominum mentes, seu verius dementares? Ceperunt nonnulli multos sermonis gratia et orationis lenocinio; te nihil est horridius, incultius, obsecenius, infantius. Alli tenuerunt quosdam cognitione veteris memoriæ, tu nec quo tempore vixeris, nec qua ætate natus sis novisti, non magis præteritorum consultus, quam in silvis et solitudine natus et educatus! Admiratione ==

بها أعداه ابن رشد ، وليس سِلْيُوس رُودِيجينوسُ أَقَلَّ شِدَّةً من ذلك مطلقاً ، (') وعُرِض برنارد نافاً جِيرُو ، الذي كان مُكبِبًا على الآداب الجيلة وكان يقيم وَزْناً لابن رشد ، مِثْلَ ظاهرة أدبية في عصره ('').

وأخيراً استمسك ذوو الاعتدال ، ، الذين ذُعِرُوا من جُرْأَة المشائية الإيطالية ، عبادى النصرانية المُصْلَحَة ، فظهر مِكَنْفَتُن ونقولا تُورِل كثيرَى النفور من التعليم الرُّشدى (ثان إرَاسُم قانعاً بعُمْق إلحاد ابن رشد، وكتب الأستاذ بجامعة ناپل ، أنبرُ وجيو لِيُون، يقول له إنه أثَمَ طبع كتابه ضدَّ الشارح في ستة وأر بعين جزءاً (ن)،

<sup>=</sup> atque omnium laude digni sunt habiti qui præcepta trdiiderunt bene vivendi : te nihil est sceleratius aut irreligiosius : impius fiat necesse est et ἄθεος quisquis tuis monimentis vehementer sit deditus. Jam dic ipse, quare quibusdam placuisti? Audio, teneo, non tua culpa est, sed nostra : non tu adferebas quo placeres, sed nos adferebamus quo non displiceres. Suavia erant obscuris obscura, inanibus inania, et quibusdam pulchra sunt visa quæ non ipsi intelligerent. Multi te non legerant, alienum judicium sunt secuti ; aliquibus propter impietates fuisti gratus : nam et Aben Rois doctrina et Metaphysica Aviscennæ, denique omnia illa arabica videntur mihi resipere deliramenta Alcorani et blasphemas Mahumetis insanias : nihil fieri potest Illis indoctius, insulsius frigidius . . . »

۱۱۰ ، مصل ۲ ، مصل ۲ ، مناورد اودا، (۱)

<sup>.</sup> Y . . . . ( \ \ 0 0 ) Præf. Junt (Y)

<sup>(</sup>٣) راجع بروكر ، جزء ٤ ، ص ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٤) ۱۹، Epist. (٤) معارضة ، جزء ٣ ، قسم ١ ، محموعة ٣٤٤ (ليدن ، المحموعة ٣٤٤ (ليدن ، الكتاب في البندقية سنة ١٥١٧ مقدماً إلى ليون العاشر بعنوان . Ambrosii Leonis Nolani, Marini filii, Castigationum adversus Averroem, ad Augustissimum Leonem X, Pont. Max. plures libri. -

<sup>(</sup> ۲۲ \_ ابن رشد )

ويُهَنَّنُهُ إِراسُم (١) ، وأظهر علماء الأدب القديم في عصر النهضة تَهَوَّراً أقلَّ مما أظهر المَشَّانُون السِّكُلاَسيون ، وإذا عَدَوْت بعض العادات الوثنية غير الضارَّة وجدتَهم قد ظَلُوا مرتبطين ، من حيث الأساسُ ، في الأرْتُدُ كسية الكاثوليكية أو الهُروتستانية ، وسابقاً عَرَضَ بِتْرَارْكُ مثالاً طريفاً على هذا المَيْل المضاعف .

واتخذت جمعية يسوع البارعة عين الوضع تجاه ابن رشد ، ويأمر « عقل التلاميذ » (٢) أساتذة الفلسفة بأن يَذْ كُروا بلا انقطاع مرسوم مجمع لاتران الديني ، و بألا يستشهدوا إلا مع الاحتراز بمفسرى أرسطو الذين لا خَلاق لهم من النصرانية ، و بأن يَحُولوا دون تَمَلُّق التلاميذ بهم ، و بألا يوضحوا استطرادات ابن رشد على الخصوص ، و بألا يُثننوا على شروحه إذا ما ا "تَمَوّا إلى ذكرها، و بأن يقولوا ، إذا أمْكَن ، إنه اقتبس من الآخرين كل ما قال من صالح (٢) ، و بأن يرتبطوا في أرسطو ارتباطاً مطلقاً ، و بأن يَحْمِلُوا على الإسكندريين والرشديين على السواء ، و بأن مُكارُوا في كل ما للإسكندر وابن رشد من اعتبار، ومَنْ على الباطل، ومن على الحق ، كان هذا يَشْفَلُ بال مؤلفي « العقل » قليلاً ، فالعلم والفلسفة وسيلة ، ومن على الحق ، كان هذا يَشْفَلُ بال مؤلفي « العقل » قليلاً ، فالعلم والفلسفة وسيلة ، ومن لم يَخْدُم أغراض المجتمع لم يُمُدَحْ قط ، وهو إذا ما كان على حَق في حياته ومن لم يَخْدُم أغراض المجتمع لم يُمُدَحْ قط ، وهو إذا ما كان على حَق في حياته ذات مرة وَقَعَ هذا عن انتحال لآثار الغير لا رَيْب .

Utir.am prodisset ingens illud opus adversus Averroem impium : לונ (١) καὶ τρὶς κατάρατον. \*\*

<sup>(\*) ،</sup> ١٥٠ من أكتوبر ١٥١٩ ، المصدر نفسه ، مجموعة ١٠٥٠ .

<sup>(</sup>۲) ص ۸۸ وما بعدها ، (رومة ۱۹۱۹) .

Si quid boni ex ipso proferendum sit, sine laude proferat, et si fieri (r) potest, id eum aliunde sumpsisse demonstret.

# ١٤ - مواصلة التعليم الرشدى في پادُو ، زَبارلاً .

يالعناد الرُّتين العجيب! يَدُوم قَرْنَا آخرَ ذلك التعليمُ الجانى المبهمُ الذي صار أضحوكةً ، وذلك في وسط إيطالية المُتَقَفَة وبين الروح العصرية المنتصرة ، أجَلْ ، عاد ابنُ رشد لا يَسُود سُوْدُداً حاجباً غيرَه ، أَجَلْ ، إن وسائلَ التفسير القديم تتسعُ ، ويوازنُ نفوذُ اليونان نفوذَ العرب مقداراً فقداراً (١) ، بَيْدَ أن المسائل الرشدية تَهُزُ المدرسة وتُتَخذُ برنامجاً للتعليم دائماً ، وواصل جاك زَبَار لاَّ تقاليد كرسيِّ بادُو التدريسيِّ فيا بين سنة ١٥٦٤ وسنة ١٥٨٩ (٢) ، ويَكُون ابنُ رشد دليلاً له في شرح العبارات الصعبة ، وهو يَذْ كُره مع الإجلال البالغ و إن كان يقترب في نقاط كثيرة من الإسكندريين ، وهو يشترك مع ابن رشد وأشيليني في يقترب في نقاط كثيرة من الإسكندريين ، وهو يشترك مع ابن رشد وأشيليني في ذهابهما ضدَّ ابن سينا إلى أن وجوبَ وجودٍ مطلق لا يُثبِتُ وجودَ الله ، وأن الساء يُمْكُنُ أن تكون هذا السبب الأول ، وأنه لا يُوجَدُ دليلُ قاطعُ على الساء يُمْكِنُ أن تكون هذا السبب الأول ، وأنه لا يُوجَدُ دليلُ قاطعُ على

Inde cœptum aliud mixtionis in philosophando genus, uti Aven Rois et (۱)

( ۱۲:۱ پاتریزی ، النقاش المشائی ، ۲:۱ )

Latinis græcos interpretes admiscerent.

<sup>(</sup>۲) ما أكثر دهشي حينها سرت في شارع بيادو وصعدت في درج كنيسة القديسة كترينة لا توريزن المؤلفة من رجام فقرأت على أحد هذه الحجارة المكسورة بانحراف كلمة: Jacobo : منافر من تومازيني حدد الحجارة المكسورة بانحراف كلمة : Zabarel ... civilis elec ... probitat ... et Ludo ... (۱) من المحقيقة ، أن زبار لا دفن في هذه الكنيسة ، والكن من غير أن يستطيع الوقوف على كتابته . Nulla, quod observare potuerim, memoria clarus

وجود الله ِ غـيرُ حركة السماء ، ومع ذلك فإن زَ بَارلاً كِميزُ في الغالب بين رأى ابن رشد ٍ ورأى أتباعه ، فهو ، فى علم النفس ، يناهض نظريات ِ الرشديين بشدة ، فمن قوله إن العقل ، وَفْقَ نظام وَحدة النفوس ، لا يَكُون في الإنسان إلا كالرُّ بَّان في السفينة ، والواقعُ أن العقل هو شكلُ الإنسان الْمُصَوِّر ، و بذَا يكون الإنسان إنسانًا ، و لِذَا فإن العقل يَكْثَر على حسب عدد الأجسام ، ومع ذلك فإِن زَبَارِلًّا يوافقُ مذهبَ القديس توما الأكوينيِّ فيذهبُ إلى وجود فرق بين فَمَّالية النفس الخاصة والعقلِ الفَمَّالِ الذي هو معقولُ أو هو اللهُ المعدودُ مُحَرٍّ كاًّ عامًّا ، وإذاما اعْتَرض على زَبَارَلَّا بأنه يَهْدِم بهــذا ذاتيةَ العقل التي كان يريد تقريرَها ضِدًّ الرشديين أجاب بتفريقه بين الإدراك الابتدائي والإدراك اللاحق ، وذلك أنه لا ذاتية َ فِي الأُولِ ، وأن الإشراق يأتي من الخارج ، وعلى العكس يَـكُون العقل بعد ذلك مستفاداً خاصًّا بنا ، وذلك بمعنى أن الله ، إذ يَـنْشُر نورَه بلا انقطاع ، يَـكُون دائمًا تحت تصرفنا حينًا نريد أن ُنفَـكُمِّر ، ويكون العقلُ الفردئ هالكاً بطبيعته ، ولكنه يصيركاملاً بالإشراق الإلهيِّ ويَعْدُو خالداً (١) ، ومع ذلك فإن فكرة زَبَارلًا تَظْهَرُ مُقَرَّرةً قليلاً من هذه النُّقطة ، وذلك أنه ، كجميع مدرسة يادُو ، يَرَى أن خاود النفس ليس في مبادىء علم النفس المَشَّائيُّ ، وهو إسكندريُّ في هــذا ، وهذا هو حُــكُم معاصريه فيه (٢) ، وفي النصف الثاني. من القرن السادسَ عشرَ ذَكَّرَت منازعاتُ زَبَارلًا وفرنسوا بِكُوُّلُومِينِي بمَآثر

<sup>(</sup>۱) ریتر ، . Gesch. der neuern. Phil ، ص ۷۱۸ وما بعدها .

Deterrimam alexandreorum sententiam professus. \* (Y)

<sup>(\*)</sup> بروکر ، جزء ٤، ص٢٠٢٠

أشيلًيني و پُذَيُونا ، وقد كان يِكُولُو مِينِي تلميذاً لزِيمارا ، وكان يَلُوح اقترابُه من الرشديين الذين كان يرتبط فيهم ، فضلاً عن ذلك ، بأشكال تعليمه السِّكُلَاسية (۱) ويقترب الأستاذُ الكثير الشهرة في زمنه ، فردريك يُذكارْيو المَنتُويُ ، (۲) من منهاج زَبارِلًا ، وتشتمل مكتبة جامعة يادُولًا على متن خطي الدروسه ، التي بقيت غير مطبوعة ، حوال كتاب النفس ، وقليل من السُّكتب ماهو صالح صلاح هذا الكتاب لفَهْم مِنهاج التعليم وعاداتِه في يادُو ، وفي هذا الكتاب نوقس مَثنُ ابن رشد سطراً فسطراً ، وذلك بعناية بالغة الدقة ، ولكن يَندكارِيُو ، و إن كان يَتَّخِذُ ابن رشد أساساً لدروسه ، يرتبط بمذهب الإسكندر في مسئلة العقل ، وذلك أن العقل يتعدّدُ بعدد الأفراد ، أجَل ، إن أصول العقل مشتركة بين كثيرين ، بيد أن الصور التي لا بُد منها لكل عمل عقلي كثيرة ومتنوعة (١) ، والعقل واحد قديم من حيث وجودُه في هذا الفرد أو ذاك (١) ،

<sup>(</sup>۱) بروكر ، جزء ۲ ، س ۲۰۸ ، تومازيني ، جزء ۱ ، س ۲۰۸ وما بعدها .

<sup>(</sup>۱) نودانا ، ص ۱۰۵ ، ــ بيل ، مادة Crém ، تعليق ۲ ، ــ بروكر ، جزء ٤ ،

ص ۲۱۱ جزء ۲ ، ص ۷۱۸ ، ـ فا کسیولاتی ، قسم ۳ ، ص ۲۷۰ و ۲۸۰ .

<sup>(</sup>٣) رقم ١٢٦٤ ، ــ يوجد لدى نسخة عن درسين من أهم الدروس ، وأنا مدين بهذا لفضل العلامة مسيو صموئيل لوزاتو ، ــ وكذلك تشتمل مكتبة بلدية راڤين على مخطوط عنهذه الدروس ( .x و . ( Sc. 141, or. 5, X ) ، انظر إلى الذيل ٩ .

In æternitate in specie omnes conveniunt... Hinc fit ut cognitio (£) quæ est in hoc intellectu non sit una numero, sed solum una specie, quia pendet a phantasmatibus quæ sunt plura numero (Lect. 33.)

Sunt æterna, quia intellectus unicus est, in quo semper conservatur (•)
eædem cognitio: nam omnes homines conveniunt in cognitione primorum
principiorum, omnes conveniunt ut homines sint æterni... Erit autem facta
et corruptibilis hæc cognitio, respectu hujus vel illius particularis (Lect. 33.)

وُبُوَ كَذُ الرشديون أَن الكثرة العددية ليست إلَّا من حيث الَّهْيُولى ، وأَن العقل يتصل إذا كان متعدِّداً كان هَيُو لِيًّا ، ويُجِيبُ بَنْدَاز بُو بأن العقل يتصل بالجسم على وجهٍ ما ، ولكنه لا يَتْبَع الجسم ، «وذلك كالحذاء الذي يُصْنَع ليلائم الرِّجْل ، ولكن مع عدم اتباع للرجْل ! » .

و لِذا فإن يَهْدازيو إسكندريُّ بِيْنُ، وكذلك عُدَّ تلميذاه ، كريمُونيني ولويس أشرِ تي (١) ، بين أحزم المدافعين عن مذهب الإسكندر ، وعلى العموم يُعَدُّ من هذا الطراز جميع أسانذة يادو في القرنِ السادس عشر الذين بَقِيَ اسمُهم في تاريخ الفلسفة ، وذلك أنهم ، مع اتخاذهم ابن رشد مثناً لدروسهم ، يَحْكُمون على وَحدة العقل ، ومن الصعب ذِ كُرُ أستاذٍ واحد استطاع ، بعد تَجْمع لا تُرانَ الديني "، أن يدافع بصراحة عن رأى الشارح في هذه النقطة ، ومع ذلك فإنه ، مع ما يُركى من إصرار يَهْدازُو على تفنيد الرشديين بلا انقطاع ، لا بُدَّ من أن يُفترَض كُونُ من إرأى لا يزال ذا أنصار في يادُو .

وما هو واقع من نُدْرَة الْمُتُون الرُّشدية الصرفة إلى الغاية يَجْعَلُنى أُعَلِّق بعض الأهمية على شرح غير مطبوع لأجزاء ما بعد الطبيعة الاثنى عشر التى تشتمل عليها مكتبة سائ أنطوان بيادو ( رقم ٤٣٤) ، وقد عُزِى هذا الشرحُ إلى أستاذ بجهولٍ من قُلُمْرِية ، ويَرَى واضعُ جدول المخطوطات بسان أنطوان ، الأبُ مِنْشيُوتَى ، أن من للمكن أن يكون ذلك هو أنُوفِرْيُو القُلُمْرِيّ الذي أرسل

<sup>(</sup>۱) يعد نوده بين تلاميذ پندازيو زبارلا وفرتونيو ليستو ، بيد أن زبارلا كان يعلم فى ذات الوقت الذى كان يعلم فى ذات الوقت الذى كان يعلم فيه پندازيو ، وكان ليستو من الصبا بحيث لا يمكن أن يتلق منه .

إليه غايْتاً نُو التيانيُ كتابه في النَّفْس (١) ، ولا يُسلَّم بهذا الافتراض ما دام الأستاذ القُلُورِيُ يَذْ كُر أَشِيلِيني و نِيفُوس وزِيمارًا وسِيمُون پُرْسيوس الذين ظهروا بعد غايْتا نُو بقرن ، ومهما يَكُنْ من أمر فإن المذهب المعروض في هذا الكتاب هو أصبي ما يكون رُشْدية ، وذلك أن المادة الأولى واحدة ومشتركة (٢) ، وأن العلة الأولى تؤثر وُجُو با ما استطاعت ، فلا يُمْكنُها أن تَمْتَنِع عن نَقْل فَضْلها (٦) ، وأنه لا شيء لا يَحْرُج من العدم المطلق ، وقد قلب القديس توما وفلاسفة اللاتين وأنه لا شيء لا يَحْرُج من العدم المطلق ، وقد قلب القديس توما وفلاسفة الملاتين جميع مبادى والعقل أبدى لأنه وحيد غير رهين بقابلية الفرد للفساد ، ويُسلَّمُ مُعَدُده (١) ، والعقل أبدى لأنه وحيد غير رهين بقابلية الفرد للفساد ، ويُسلَّمُ

<sup>. (</sup>۱۱۲ رس) Catal. dei Codd. man. di S. Ant. di Pad (۱)

Quod materia sit una numero probatur. Illud est unum numero (Y) quod non habet pluralitatem formarum individualium. Ergo.... — Quod materia communis sit pluribus probatur. Illud dicitur commune pluribus quod non habet formam unam numero per quam illud sit unum numero. Sed materia non habet unam formam (Lect. 14.)

Probavimus secundum philosophos quod prima causa necessario movet (\*) et operatur, et non potest non operari, quia bonum non potest quin communicet aliis bonitatem suam. Insuper movet necessario et quantum potest (Lect. 31.)

Latini ex hoc textu Nil prohibet intellectum separari, duo colligunt, (1) primum quod animus noster est immortalis; secundum colligit Beatus Doctor quod intellectus non est unus, sicuti sensit Averroes. Opinio Latinorum, secundum placita philosophorum et maxime Aristotelis nullo modo sustineri potest; quum præcipua fundamenta philosophiæ evertit: Ex non ente simpliciter nihil fit, et aliud ita famosum: Ex nihilo nihil fit. Dico igitur quod unus est intellectus et immortalis. Si remanet, igitur præcedit; nam æternum ey una parte ex alia quoque æternum est, (Lect. 14.)

بجميع نظرية ابن رشد عن السماء على أنها الكلمة الأخيرة فى علم تكوين الكائنات (١).

وكان يُشْرَح ابنُ رشد في بُلُوني وناپل و فراً ركا في بادُو ، ونَشَرَ وَنَسْ فَيُولا رِيسُوس وبَيْوُن فلُورِلُوس (۲) يَتُولا رِيسُوس وبَيْوُن فلُورِلُوس (۲) دروسَهم عن كتاب «جوهر الأجرام الساوية » ، وعن الأقسام الأخرى في أثر الشارح الأكبر، وتحتوى مكتباتُ شمال إيطالية على عدد كبير من المخطوطات الخاصة بهذا الحقل من الدراسات ، وذلك لأن هذه الدفاتر المدرسية كانت لا تُطْبَع في الغالب وكانت تُسكم نُسَخاً ، حتى إن بلاط الإست لم يَكُنْ غريباً عن الفلسفة الرشدية ، ومن ذلك أن أنطوان مُنْتِكا تِينُو الذي عَيَّنة الدوك أَلفُنشُ الثاني فيلسوفاً له ، براتب شهري قدرُه أر بع وعشرون ليرة ، شَرَح أرسطو وابن رشد (۳) ، وتشمل مكتبة فرار ( رقم ٤٠٣) على مخطوط الشروح غير المطبوعة عن ابن رشد وتشمل مكتبة فرار ( رقم ٤٠٣) على مخطوط الشروح غير المطبوعة عن ابن رشد بخط يد مؤلفها الطبيب أنطوان برازاڤولا ، والمُهْداة إلى هِرْ كُول الإسْتِي قرينه الفرنسي " ، وتُعَدُّ الأشعارُ الموضوعة على رأس الكتاب ، لِمَدْح المؤلف على حسب العادة الإيطالية ، تكريماً لابن رشد (۵) .

وَكَذَلْكَ يَبْدُو بِرَ ازَاقُولاً في شرحه على « جوهر الأجرام السماوية » الْمُذَى

Lect. 39. (1)

<sup>(</sup>٢) أنطونيو Bibl. hisp. vet ، ص ٣٩٧ و ٣٩٩ (طبعة باير) .

<sup>(</sup>٣) بروكر ، جزء ٤ ، ص ٢٣١ .

<sup>(</sup>٤) مقدمة الفررس وحدها هي التي لم تطبع.

Corduba Tergemino felix jam sacret honorem

Commentatoris dogmata docta sui, etc.

إلى دُوك مَنْتُو، فرَ نُسوا الغُنْزَاغى، واسع الاطلاع على مؤلَّفات المدرسة الرُّشدية التي يَقْسِمُها إلى قديمة وحديثة (١) ، وهو يناقش بالتناوب ، حَوْل كلِّ جُمْلة لابن رشد، آراء بيكنْثروب ويوحنا الجنْدُونيِّ وغريغُوار الريمينيِّ وترُ نُبيتًا وغايْتَانُو التيّانيِّ و نيفُوس وزيمارا ، إلخ . ، ومع ذلك فإن بر از اقُولا يَظْهَرُ ذا مَيْل إلى مذهب الإسكندر ، مُوجِّهًا ، في بعض الأحيان ، أشدَّ اللوم إلى آراء ابن رشد ، وقد يَكُون أدْعَى إلى الجيرة أن يُعْلَم أن تاسَّ كان إسكندريًا ، وأن أحد الكتب التي طلب إلى ألْدَ الشابِّ أن يُرْسِلَها إليه في سجنه هو شرحُ الإسكندر على التي طلب إلى ألْدَ الشابِّ أن يُرْسِلَها إليه في سجنه هو شرحُ الإسكندر على «ما بعد الطبيعة » (٢) .

( بنزه ، ١٨٢٢ ) وإلى الرسائل غير الطبوعة ، ٢٩٢ -

Nec nostra ætate nec apud antiquos averroistas hoc unquam dubitatum (۱) fuit... Animadvertendum est duas esse in hac materia opiniones extremas, unam quam antiquiores averroistæ, Johannes Scotus, sanctus Thomas (quamvis ambiguus videatur), Johannes Bachonus et Herveus sequuntur; aliam vero præcedenti oppositam recentiores averroistæ sequuntur (Ms. Ferr.)

وهنا يعد براز اڤولا ابن رشد ، كما يعده پتريزى ، أبًا جميم السكلاسيين ، ويجعل الرشدى مرادفاً للفيلسوف (انظر إلى الصفحة ٢٧٨ السابقة)، وبهذا المعنى يضم القديس توما بين الرشديين.

### ١٥ - سِزَار كَرِيمُونِينِي ، انهيارُ المشائية في إيطالية .

كان خَلَفُ زَبَارِلاً بيادو ، سِزار كريمُونِيني ، آخرَ ممثلِ للسِّكُلاسية الرشدية ، وكان تقديرُ مؤرخي الفلسفة لكريمُونيني حتى الآن ناقصاً جِدًا ، فهو لم يُحْكُم في أمره إلا بكتبه المطبوعة التي ليست سوى مباحث قليلة الأهمية لا يُمْكُن أن يُدْرَك بها ، على أيِّ وجه ، ما انتهى إليه من شهرة عظيمة ، وليس كريمُونيني غير أستاذ ، ومحاضراته هي فلسفته الحقيقية ، وكذلك بَيْناكانت كريمُونيني غير أستاذ ، ومحاضراته هي فلسفته الحقيقية ، وكذلك بَيْناكانت كتبه المطبوعة تُباع بشمَن بَخْس (١)كانت تحريرات دروسه تنتشر في جميع إيطالية ، حتى وراء الجبال ، ومن المعلوم أن التلاميذ يُفضَلُون ، في الغالب ، ما تَلقَوْا من فَم أساتذتهم من دفاتر على المُتُون المطبوعة ، ثم بما أن كريمُونيني كان محكوماً عليه ، كثيمُو وكجميع الإيطاليين الممتازين في القرن السابع عشر كان محكوماً عليه ، كثيمُو وكجميع الإيطاليين الممتازين في القرن السابع عشر والقرن الثامن عشر ، على العَيْش من بَيانه فإنه كان يَجِدُ ناشرين لقصائده وقطمه الظبوعة ، ما يجب أن تُدْرَس مدرسة وادُو على العموم ، وعَمَلُ مِثْلُ هذا سهل المطبوعة ، ما يجب أن تُدْرَس مدرسة وادُو على العموم ، وعَمَلُ مِثْلُ هذا سهل المطبوعة ، ما يجب أن تُدْرَس مدرسة وادُو على العموم ، وعَمَلُ مِثْلُ هذا سهل المهر المها المؤودة ، ما يجب أن تُدُرَس مدرسة وادُو على العموم ، وعَمَلُ مِثْلُ هذا سهل المؤودة ، ما يجب أن تُدْرَس مدرسة وادُو على العموم ، وعَمَلُ مِثْلُ هذا سهل المؤودة ، ما يجب أن تُدُرَس مدرسة واد المؤودة ، ما يجب أن تُدُرَس مدرسة واد المؤودة واد المؤودة ، ما يجب أن تُدُرَس مدرسة واد المؤودة ود المؤودة واد المؤودة ود المؤودة واد المؤودة ود المؤ

lllud nobis mirandum, quod elaborata ipsius opera typis excusa in (۱) officinis hactenus evilescunt, scripta vero peripati more discipulis ab ipso deambulante dictata sic excellunt, ut nihil ad arcana philosophiæ detegenda perfectius ac suavius desiderari possit (Imperialis apud Bruckerum ۲۲٦، ه د ۱۵ می د ۱ می د ۱۵ می د ۱۵

Clorinda e Valliero, Il ritorno di Domone. (Y)

من أُجْلِ كَرِيمُونِينَى ، وذلك لأن نُسَخَ محاضراته لا تُحْصَى فى شمال إيطاليـة ، ولا مراء فى أن أكل نسخة هى نسخة مكتبة مار مَرْ قُس بالبندقية ، وتتألف هذه النسخة من اثنين وعشرين مجلَّداً كبيراً (١) مخطوطاً بيد واحدة ومشتملاً ، سنة فسَنةً ، على دروس كريمُونينى فى جميع أقسام الفلسفة المَشَّائيـة (٢) ، وقد صدرت هذه المخطوطات عن مجلس العشرة الذي قَدَّم كريمُونينى إليه كتبه بالحقيقة كا يَدُلُ عليه خطابُ وُجِدَ فى جبل كَسِّين فنة كلمَّ عنه بعد قليل (٣) .

والحقُّ أن كرِيمُونيني ليس إسكندريًّا ولا رشديًّا ، وإن كان يَميلُ إلى مذهب الإسكندر كثيراً (\*) ، وكان ابنُ رشد ويوحنا الجندونيُّ أكثرَ من ينتفع بهم من المؤلفين ، وكانا يُزَوِّدانه بنصِّ دروسه ، وكان المعلمون الآخرون في المدرسة الرُّشدية يَظْهَرُون بالتناوب في هـذه المناقشات المُمِلَّة ، ويَلُوح أن كرِيمُونيني كان يلتزم طريقاً وسطاً بينهم بمنهاج انتخابي سطحي ، وكان يَلْزَم رأياً عُزِي إلى ابن رشدٍ في ذلك الحين على العموم ، أي أن وجود الله لا يُمنكنُ أن يُثبَت بغير اعتبار حركة الساء الطبيعية ، وهو يَذْهَبُ بلا قيدٍ مهم إلى نظريات

<sup>(</sup>classis VI, codd. 176 - 798) (1)

 <sup>(</sup>۲) تعرضها الفائمة على أنها مكتوبة بخط مؤلفها ، غير أن هذا الرأى يصعب تأييده كما يظهر ،
 وذلك لوجود رسائل فيها مؤلفة عن كريمونيني من قبل تلاميذه .

<sup>(</sup>٣) يوجد بين يدى مقتطفات مبسوطة من هـذه الدروس ، بيد أنه يجب أن أقتصر هنا على ما يتصل بالرشدية مباشرة ·

<sup>(</sup>٤) ذكر فورتوينو ليستو أنه حاول نفنيــد رأى الإسكندر حول الحلود فهدده كريمونيني ولويس ألبرتى بالرد عليه ( بيل ، مادة كريمونيني ، تعليق ه ) .

ابن رشد عن العقول الساوية والعناية الإلهية (١) ، فالساء تديرُ جميع الأمور الأرضية ، ويُوجَدُ فاعلَ عامُ يَمُود إليه جميع على السكون (٢) ، ولا يُدْرِك اللهُ شيئًا خارج نفسه ، وينتقد كريمُونيني علم النفس الرشدي بشدة بالغة ، ويَبدُوله مبدأ ابن رشد القائلُ « يجب أن يكون القابل مجرداً من طبيعة المقبول » محتلا من كل جهة (٣) ، وكذلك فإنه لا يَقْبَل نظرية وَحدة العقل (٤) و إن كان يعترف بأنه يجب أن يُبْحَث عن الخلود في النوع لا في الفرد ، والعقلُ الفعال هو الله نفسه كا قصد الإسكندر ، وهو منفصل عن قوى النفس بالضرورة بسيط قائم بذاته ، وذلك لأن العقل الفعال يُحَرِّك جميع المعقولات ، ويكون المعقول بسيطاً منفصلاً وذلك لأن العقل الفعال يُحَرِّك جميع المعقولات ، ويكون المعقول بسيطاً منفصلاً قائمًا بنفسه (٥) ، وكائن السكل عملاً عملاً عرفين تحويل خالد ، وهو غير كائن ، في الكر بصفته عقلاً فَعَالاً (٢) ، والعالم ضمن تحويل خالد ، وهو غير كائن ، فيولد ويموت بلا انقطاع (٧) .

<sup>(</sup>۱) ليست رسالة العقول ( مخطوط مار مرقس ، صنف ٦ ، رقم ١٨٤ ) غير عرض طويل لهذه النظرية وما أدخله الرشديون إليها من دقائق لا تصدق ٠

<sup>(</sup>٢) تراكتاتوس ، عمل الكون ( مخطوط مار مرقس ، رقم ١٧٦ ، ١٨٢ )

In librum De anima (۳) (مخطوط مار مرقس ، رقم ۱۹۱).

Tract. De intelligentiis, sub fin. - In librum III De anima ( $\dot{\imath}$ )

<sup>(</sup>ه) In librum III De nnima, lect 74, cod. 192 (ه) تجب مقارنة المجمسوعة ٧٠ التي تعرض محاضرة كريمونيني في سنة ١٥٩٧، أي تعليمه الأول.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه ، درس ٧٩ و ٨٠ .

<sup>(</sup>۷) تشتمل مكتبة جبل كاسين على الدرس الافتتاحى الذى قام به كريمونيني حول هــذا المتن سنة ۱۹۹۱ ، Mundus nunquam est; nascitur semper et moritur

وهــذه هي المذاهب التي عَلَّمُ اكريمُو نِيني مدة َ سبع عشرة سنة في فِرَّارَ ومدةَ أربعين سنةً في پادُو ، ولم تُعُوزُها الْجُرْأَة كَمَا تَرَى ، ولم يُوَفَّقْ كريمُونيني لتَجَنُّبِ الاضطهاد (١) إلا بفضل احتجاجات الأُرتُدُ كسية ، وتُعَدُّ مقدمتُه لكتاب النفس<sup>(٢)</sup> ، من هذه الناحية ، من طرائف البراعة ، وقد قال لسامعيه : « اعْلَمُوا أَنني لا أَزْعم أَنني أَعَلِّمُكم مايجب أن تعتقدوا حَوْل النفس، بل أُعَلِّمُكُم ما قال أرسطو ، والواقعُ أنه أُجِيبَ هناكُ بإِسهابِ عن جميع ما في أرسطو من مخالفة للدين وعن علماء اللاهوت وعن القديس توما ، و إني أُ نَبُّهُ كُم إلى ذلك مرةً عن كلِّ مرة ، وذلك لكي تَعْرِفُوا أين تَجِدُون الجوابَ إذا ما سَمِعْتُم في محاضرتي بعضَ القضايا المخالفة للإيمان الصحيح ، وذلك أكون قد قَصَّر ْت في جميع واجباتي إذا ما أَخفيتُ شيئًا من رأى أرسطو » ، وهو يُبَادِرُ في كلِّ قضيةٍ خَطِرَة إلى إضافته قولَه : « لاحظوا جيداً أنني لا أفول لـكم رأيي الخاصَّ ، فرأيي لا يُمْكِنُ أَن يَكُونَ غيرَ رأى أُمِّناً الكنيسة المقدسة، وإنما أقول رأي أرسطو »(٢) ، وكانت كلُّ ذريعة يَتَمَسَّكُ بها فلاسفةُ ذلك الزمن لمحاولة انتحال بعض الاستقلال هو أن يَعْرِضُوا المذاهبَ الْمُعَرِّضَة للخطر تحت اسم الآخرين

<sup>(</sup>۱) بیل ، مادة کریمونینی ، — « کان کریمونینی یکتم ما فی ضمیره بمهارة ، nihil habebat pietatis et tamen pius haberi volebat.

<sup>(</sup>٢) مخطوط مارمرقس ، رقم ١٩٠ و ١٩١ و ١٩٢ ، انظر إلى الذيل العاشر .

In hoc diximus non quod nos sentimus de anima et de intellectu ( $\tau$ ) agente, sentimus enim id quod sentit nostra mater Ecclesia, sed diximus in quod videtur sensisse Aristoteles. (Cod. 192, Init.) — Quæ philosophi dicta, ut sæpe diximus, non sunt retinenda, quia de anima illud est rentiendum non quod sentit Aristoteles, sed quod sentit veritas christiana.

<sup>(</sup>المصدر نفسه ، درس ۷۹ ، sub fin. ، ۷۹) .

مع ذَمّها ، حتى مع تفنيدها ، ولكن مع الانتباه إلى جعل التفنيد ضعيفاً دالًا ، بما فيه الكفاية ، على فكرة المتكلم الخاصّة ، و يُسْتَدَلُ من خطاب مُمْتِع وجدتُه في مكتبة جبل كاسِّين أن هذه الوسيلة لا تَكْفِي لإخفاء كريمُو نيني ، فني اليوم الثالث من يوليه ١٦٦٩ كتب قاضى پادُو التفتيشيُّ الأكبرُ يُذَكِّرُه بمرسوم مجمع لا تران الدينيُّ الذي يأمر الأساتذة بتفنيد الأضاليل التي يَعْرِضونها تفنيداً حِدِيًّا ، ويَطْلُب منه أن يَنْكل مستشهداً بمشال انقياد بَنْدَازيو ، ويجيبُه كريمُونيني عن ذلك بكتاب بالغ الحزم جاء فيه أنه لا يتوقَّف عليه تغييرُ كتبه التي نالت استحسان مجلس السِّنات ، وأنه يَرَى وجوب إعادته راتبة إذا ما رأى تعليمه شيئاً آخر غيرَ ما يُعتقِدُ أنه فَرَقُ أرسطو بالحقيقة ، و إذا فَلْيُفَوّض إلى رجل أن يكتب ضِدَّه كا فُوض أنى نيفُوس أن يُقند بُونا ، وهو يوافقُ على عدم الجواب ، وهذا هو كلُّ ما يستطيع أن يَعِدَ به وكلُّ ما يُنال من تساهله (۱) .

وهكذا امتد تعليمُ القرون الوسطى وجدالُه حتى صميم الأزمنة الحديثة وضِمْنَ أسطع مراكز أور بة العلمية ، وفى سنة ١٦٢٨ ما زال غبريال نُودِه يَجِدُ الرشدية مسيطرة على بادُو (٢٦) ، و يُمْكِنُ عَدُّ وفاة كريمُو نيني ( ١٦٣١) حَدًّا لنفوذ هذه الفلسفة ، وعادت المَشَّائية السِّكُلاسية لا تَعُدُّ لهابعد الآن نصيراً لها ذا بال ، ولم يُنقذْ فُو تُونيُو ليسِتُو (المتوفَّى سنة ١٦٥٦) بقاياها إلاَّ بإدخاله إليها روح الفلسفة الحديثة ، وكان بيريغاردُ أكثرَ جُواًةً فَاول أن يُحِلِّ الطبيعياتِ اليونانية عَلَّ المَشَّائية ، ويُعَلِّمُ ويُعَلِّمُ مَذَهِ بَرِيعَارِدُ أَكْثَرَ جُواًةً فَا بِلَا معارضة ، وما انْفَكَّت الرشدية تقاوم ، منذ ورَدِّلاً مذهبَ ديكارتَ في بادُو بلا معارضة ، وما انْفَكَّت الرشدية تقاوم ، منذ

<sup>(</sup>١) انظر إلى الذيل ١١.

<sup>(</sup>٢) راجع ليبنتر ، معارضة ، جزء ١ ، ص ٧٣ .

ثلاثة قرون ، حَمَلاتِ الأفلاطونيةِ وعلماء الأدب القديم وعلماء اللاهوت ومجمع ِ لا تُرَانَ الدينيِّ ومجمع ِ ترَانْتَ الدينيِّ وديوانِ التفتيش، وقد زالت يوم ظهورٍ المدرسة الكبرى الرصينة ، أى المدرسة ِ العلمية ، أى المدرسةِ التي فُتِحَتْ بعبقرية لِنُونَارِ دُوقَنْسِي ، ودامت بأمثــال أَ كُنْزِيُو وإرزَّو وجُرْدَانُو بُرونُو و پُول سارْ بِي و تِلزِ يُو وَكُنْهَا نِلاَّ وتَمَّتْ بعبقرية غَلِيلِهِ (١) ، و يُمُكِنُ هذه المدرسة العامية الكبرى ، التي هي تاجُ إيطالية الحقيقيُّ ، والتي يحقُّ لهــا أن تطالب بحِصَّةٍ من مجدِ بيكن المبالَغ ِفيــه قليلاً ، والتي هي عصريةٌ حقًّا طليقةٌ من غِلْظَة القرون الوسطى تماماً ، أن تَفْرُغَ من الأرسطوطاليسية ِ الهَرِمَة ، وَتَقُوم فلسفة الأزمنة ِ الحديثة ِ الحقيقيةُ على علم الأشياء الوضعيِّ التجريبيُّ ، ولدى العلم الوضعيِّ وحدَّه قوةُ إزالة هـذه الأكوام من السَّفْسَطات والمسائل الصبيانية والخالية من المعنى التي كانت السِّكُلَّاسية قد كُوَّمْهَا ، والعـلمُ الوضعيُّ وحـدًه هو الذي استطاع أن كَشْفِيَ روحَ الإنسان من هذا المرض الغريب، وأن يَرُدَّه إلى الطريق المستقيم ، إلى تأمُّل الأشياء كما يَقْضِي الشعورُ الحيُّ بالحقيقة . ومع ذلك فإنه مُيمْكِن أن يُنظَرَ إلى تلاشى الرشدية من وجهة نظرٍ أخرى ، وذلك لأن هــذا الزوال إذا كان نصراً للمِنْهاج العقليّ والعلميّ من ناحيةٍ فإنه نصر ۗ للأُرْتُدُ كُسية الدينية من ناحية أخرى ، وذلك لأن الرُّشدية الپادُوية ، التي لا يُعْتَدُّ بها مِثْلَ فلسفة ، ذاتُ فائدة تاريخية حقيقية إذا مانُظِرَ إليها مِثْلَ وسيلةٍ إلى استقلال الفكر، وليس في هـذا التناقض الظاهر ما يُورث الحيْرَة، ألم تُرَ

<sup>(</sup>۱) هـذا ما انتبه إليه مسيو مامياني الروقيري وأوضعه بلطافة في كتابه المتع : Del rinnovamento della filosophia antica italiana

اليَنْسِنِيَّةُ ، التي هي أَضْيَقُ الفِرَق أَ فَقا كُمَثْلَةً لعاملِ الحرية على شاكلتها ؟ كانت البندقية هُولَنْدَة إِيطالية مَثَلًا ، فكانت حرية الفكر تُسْتَغَلُّ فيها مِثْلَ فرع تجاري مُنْتِج حِدًّا ، أي أن جميع الكتب الپروتستانية كانت تأتى منها(١) ، وكانت جمعية مُورُوزِيني المؤلَّفُ مُعْظَمُها من أنصار كريمُونيني مركزاً للآراء الجريئة(٢) ، وتُعَدُّ كرامات القديس أنطوان كرامات من كانوا يلائمون مركزاً الجريئة أرّدين الذي اهتدى بأعجو بة كأس ماء ، وهذا الحاديًّا ، وهذا هو الزنديقُ ألر دين الذي اهتدى بأعجو بة كأس ماء ، وهذا في سرِّ القربان المقدس اقتنع بجمار ، وهذه هي الأسماكُ التي هي أكثر انقياداً لكلام الله من الملحدين ، وكان العوام والرهبان يَسْتَحِبُّون إلقاء مِثْلِ هذه الدروس على أبهي العلماء الذين يَنْظُرُون إلى معتقداتهم بازدراء لا يكاد يَخْفَى .

والواقع أن هذا الإلحاد في الآراء الذي كان يَمْنَح شمال إيطالية الشرق شكلاً بالغ الابتكار في القرن السادس عشر زال مع المشائية العربية في النصف الأول من القرن السابع عشر ، ويَنْطَفِئ جميع النشاط الثّقافي في الوقت نفسه ، وعادت البندقية ، التي خَمَرت العالم بكتبها ، لا تشتمل على ناشر ، وانْتَهَى الأليد إلى طَبْع كُتُب الأدعية الدينية تفاديا من الإفلاس! وعلى العموم لم يُشْعَر بنتائج رَدِّ الفعل الثّقافي إلا بعد انقضاء جيل ، وكان إحياء الكَثْلَكة الذي عقب الإصلاح الديني في إيطالية ضربة مميتة للحركة الإيطالية ، ومع ذلك فإن عقب الحركة الإيطالية ، ومع ذلك فإن هدف الحركة الإيطالية ، ومع ذلك فإن

<sup>(</sup>١) مكرى ، تاريخ الإصلاح فى إيطالية ( ترجمة إيطالية ) ، ص ٨٠ .

<sup>(</sup>۲) برتولس ، Jordano Bruno ، جزء ۱ ، ص ۳۷۳

فى سنة ١٦٠٠ ، على شيء من حياتها فى زمن لِيُونَ العاشر ، الكثيرةِ الحكال والحرية والازدهار ، ثم يَتَّسِع نِطَاقُ الفتور فيَبْلُغُ القلبَ ، فصار الفَنُّ لا يُنتجُ غيرَ غُنَاجاتِ بِرْ نين وسخافاتِ بُرُّومِينِي، وغَدَا ذهن ُ الإنسان لا يَنْفَع لغيرصُنْعِ قِصائدَ ذاتِ أَر بعة عشر بيتاً وثَرْ ثراتِ للأ كاد يميات ، وكلُّ يَنْعُسُ كا لوكان تحت سِحْر ، وأضحت إيطالية لا تبالى بغير الوقوف و « السلام عليك يامر يمُ » ، وبغير المعابد والأَّخو يَّات .

## ١٦ حَدُّ الرشدية مرادفةً للزندقة : سِزَ أَپين وكَرْدَان وڤا نِيني .

لقد صُفَّ بين الرشديين أناسُ غريبون كثيراً عن بقية أُسْرَة المَشَّائين بيادُو كَسِزَلْهِين وكَرْدَان وڤانِينِي وبيريغارُد، عن عدم مبالاة مِا لاسم ابن رشد من مَعْنَى مضاعَف .

وكان سِزَ لْبِينُ من روح الابتكار بحيث لا يَمْتَزِج بمدرسة تَقُوم على نَقْصِ الابتكار ، أَجَلْ ، إنه يقترب بنقاط في مذهبه من ابن رشد ، بَيْدَ أنه لا يَتَّصِلُ بالرشدية الپادُوية في شيء روحاً ووضعاً ، و يَجِدُ خصمهُ يَقُولا تُورِل أن مذهبه أ كُثرُ من مذهب ابن رشد استحالة و إلحاداً ، والواقعُ أن سِزَ لْبِينَ سلفُ حقيقٌ لسپينوُزا ، وذلك أنه لا حياة غيرُ حياة الله أو النَّقْسِ العامة ، فالله ليس العلة الفاعلة ، بل العلة المر حبد الأفراد ، وذلك لأن العقل الإلهي واحد ، ولكن العقل البشري يَكُثر بعدد الأفراد ، وذلك لأن العقل البشري يس في حال الفعل ، بل في حال القوة (١) ، وهكذا فإن سِزَ لْبِينَ ، مع محافظته على العقيدة التي هي أساسُ الرشدية ، يَتَجَنّبُ البلبلة التي أدت إليها في هذه المدرسة سلسلة طويلة من الخطأ ، والمُدْرَكُ متحد ، ولكن الموضوع متعدد ، ومن الجائز أن يقال إن المُدْرَك يتعدد بالشعور الفردي وَفَى عدد الموضوعات .

<sup>(</sup>۱) راجع بروکر ، جزء ؛ ، ص ۲۲۱ وما بعدها ، جزء ۳ ، ص ۷۲۳ وما بعدها ، ــ و يتر .Gesch. der neuern Phil ، ص ۳۵۳ وما بعدها .

و يجاوِزُ سِزَلْيِنُ أَشَدَّ أُدوار القضاء التفتيشيِّ من غير أن يُزْعَج ، حتى إنه كان طبيباً للبابا وأستاذاً في جامعة رومة ، وقد رأى إحراق جُرْدان برُ ونُو في ميدان فلُور، وقد اتخذ من الحيل البارعة ما أفلت معه من الرَّقابة ، وقد قال : « أَعْلَمُ جيداً أَن جميع هذه المذاهب مملوءة بالأضاليل ضِدَّ الدين ، و إني أَدْفع هذه الأضاليل ، واكن ليس من اختصاصي أن أُفتَدَها ، فأَتْرُكُ هذا الأمر لعلماء اللاهوت الذين هم أبعدُ عَوْراً مني » (١).

ولا يَخْلُو مذهبُ كُرْدَانَ من مشابهة لذهب سِزَلْبِين ، وذلك أن جميع النفوس الخاصة محصورة ضمن النَّفْ العامة دلالة المودلك كالدُّودة داخل النبات الذى تَغْتَذِى به ، ويقول كَرْدان ، في رسالة الاتصال التي هي من أول ما أنَّف ، بالقَرْضية الرشدية حَوْل وَحْدَة العقل قولاً مطلقاً ، ثم رَجَع في رسالة السَّلُوة عن رأيه الأول واعترف بصراحة أنه لا يُمْكِنُ أن يُوجَدَ عقل وحيد سوالا ألجيع ذوى الحياة أم لجميع الناس، ومما ذهب إليه في هذه الرسالة كُونُ العقل شَخْصِيًّا لدينا كالإحساس ، وكونُ الأرواح منفصلاً بعضها عن بعض في هذه الدينا كا ستكون في الحياة الآخرة ، ثم إن كردان جَدَّ في كتاب ثالث عن خلود النفس أن يُوفِّق بين هذين الرأيين إن كردان جَدَّ في كتاب ثالث عن خلود النفس أن يُوفِّق بين هذين الرأيين المتباينين ، وذلك أن العقل ، وإن كان وحيداً ، يُمْكِن أن يُنْظَرَ إليه من المتباينين ، وذلك من حيث صلتُه بوجوده الخالد المطلق ومن حيث ظهوراتُه في

Fateor in rationibus deceptionem esse; non tamen in præsentia (۱)
meum est hæc aperire, sed ils qui altiorem theologiam profitentur.

. (آ بيل ، مادة سزلين ، تعليق آ )

الزمان ، وذلك أنه وحيد في مصدره متعدِّد في ظهوراته (١) ، وهذا حَلُّ رائع يجب أن يُرْجَعَ إليه لإيضاح أمرِ العقل دائماً .

وعلى ما كان من هذا التحول في الذهب الذي يَمْتَرِفُ به كُرْدَانُ فقد عُدَّ رُشُديًّا من قِبَل خصمه الغليظ ، جُول سِزَا سكاً لِيجِه (٢) ، في أهاجِية ، ولا ينتسب كُرْدان ، بطِرَاز تفلسفه ولا شكل مؤلّفاته ، إلى أُسرة أساتذة پادو مطلقاً ، و إنما يَكُون بو ضعه حِيَالَ علم اللاهوت ، في الحقيقة ، من أوضح ما يُدْعَى الرُشدية على معنى آخر ، وما كان من العبارة التي جاءت في كتاب الدقائق ( ١ ، ١١) والتي جعل فيها النصارى واليهود والمسلمين والوثنيين يبرهنون ضِدَّ بعضهم بعضا والتي خُتِمَتْ فِأةً ومن غير نتيجة بكلمة « إذَنْ ، ترَك هذه الأمور كَلَمَ والتي النصر ... » أوجب عَدَّه بين مؤلفي كتاب « الدجالين الثلاثة » ، و يُباهِي أحدُ الشياطين المتادين الذين يَظُهرُون لأبيه بأنه رشدي ، « وهو يَمْتَرِف الشياطين المتادين الذين يَظُهرُون لأبيه بأنه رشدي ، « وهو يَمْتَرِف الشياطين المتادين الذين يَظُهرُون لأبيه بأنه رشدي ، « وهو يَمْتَرِف الشياطين المتادين الذين يَظُهرُون لأبيه بأنه رشدي ، « وهو يَمْتَرِف الشياطين أنه رشدي » (٣) ، و يَبدُو هذا الرأى بالغ الوقاحة ما دام ابن رشد لم يؤمن بالشياطين (٤) .

ومن غير الصواب أيضاً أن يُمَدَّ كُلُود بِيرِ يِعَارِدُ (٥) من الرشديين ، وقد بَرَّأُه

<sup>(</sup>١) انظر إلى مقالة مسيو فرانك عن كردان فى معجم العلوم الفلسفية .

Exotericarum exercitationum de subtil. adv, Cardanum liber XVe. Exerc. (7) CCCVII, Nos. 14 et 16.

<sup>.</sup> ۱۸۲ ، س ۱۹:۱، De subtil. (۳)

<sup>(</sup>٤) دفاع عن العظهاء ، ص ٢٣٢ ( باريس ١٦٦٩ ) ، ــ بيل ، مادة ابن رشد ، تعليق ف .

<sup>(</sup>٥) ليبنتز ، معارضة ١ ، ص ٧٣ .

برُوكِرُ (' من هذا العيب تماماً ، وعلى العكس يجب أن يُعَدَّ بِيرِ يِغَارُدُ من خصوم المَشَائية على العموم والرشدية على الخصوص ، فهو يقول بصب الروح الفردى حين الولادة ، ومن تُمَّ بتعدد الأرواح ، ومع ذلك فإن مما يَسْهُل إدراكه أن أدَّى مذهبه الطبيعيُّ المُقَرَّر و إنكاراتُه الجريثة إلى منحه مكاناً بين الرشديين على أوسع ما تحتمله هذه الـكلمة من مَعْنى .

ولا مِرَاءَ فَى أَن التَّعِسَ قَانِينِي هُو مِثَالُ الرَّشَدِيةِ الْأَكْثُرُ ابتكاراً كَا تُدْرَك ، وهو يُو كُدُ لنا أَن أستاذه هُو الراهبُ جان بيكن الْمَلَقَّبُ بأمير الرشديين والذي كان يَخْمِلُ تلميذَه على القَسَم بابن رشد (٢) ، وهنا نَجِدُ قانِينِي في حال من جُرْم الْهَزُل المشهود ، وذلك أن الرجل الذي يريد أن يتكلم عنده هُو ، لا رَيْب ، الهَزُل المشهود ، وذلك أن الرجل الذي يريد أن يتكلم عنده هُو ، لا رَيْب ، جان بيكُنْتروب الذي مات سنة ١٣٤٦ ، أي قبل أن يَو لَد بـ ٢٤٠ سنة (٣) إ ومع ذلك فيكُوح أن قانِيني جَدَّ في مداعبة الجمهور حَوْل أسماء أساتذته ، وذلك بادعائه أنه تلميذ لهُذْهُو نا بلا انقطاع مع أن يُنهُو نا مات سنة ١٥٥٥ ووُلِدَ قانِيني سنة ١٥٨٥ ، حتى إن قانِيني لم يُمُن كثيراً بقراءة كتب أسناذه الإلهي كا يَدْعوه ، سنة ١٥٨٥ ، حتى إن قانِيني لم يُمُن كثيراً بقراءة كتب أسناذه الإلهي كا يَدْعوه ،

<sup>(</sup>١) تاريخ النقد الفلسني ، جزء ٤ ، ص ٤٧٢ و ٤٨٢ وما بعدها .

Amphit, Exercit. IV, p. 17. Duce Averroe, in cujus verba jurare (٢)

Joannes Bacconius, Averroistarum princeps, neritissimus olim præceptor, coegerat.

<sup>(</sup>٣) وأغرب ما فى الأمر هو أن الذين تكاموا عن قانينى وقعوا جميعهم ، تقريباً ، فى هذا الحطأ التاريخى العظيم ، ويرى مسيوكوزان (مقتطفات من الفلسفة الديكارتية ، س ٢٠) أن قانينى يريد أن يقول إنه أكثر من دراسة مؤلفات بيكن فى شبابه ، بيد أن هذا النوع من الأكاذيب كثير لدى قانينى ، ومن الخطأ أن يعد من التفاصيل المسكتوبة بخط اليد جميع ما يقول عى نفسه سواء أفى يحاوراته أم فى مدرجه ، فن حيل ذلك الزمن أن يذكر الإنسان أموراً حدثت له حتى يلقى بهجة على كتابه ، وهذا ما صنعه كردان وكليوس كلسكانينى ، ومو تين نفسه .

وذلك لأن من المستبعد أن يُسْتَنتج منها كُونُ ابن رشد قد حَلَّ في جسم يُنْيُونا عن تَنَاسُخ مِا وُجِدَ تفنيدُ لابن رشد في كلِّ صفحة منها ، وكان ڤانِيني لا يَنْظُر فيها عن كثبِ ، وكان هــذا الصاحبُ لذهن غريبِ يَتَمَسَّكُ بَكُلِّ مَا يُمْكِنُ أَن يَسَاعِد عَلَى حَذْ لَقَايَهِ ، ومن ذلك قولُه في محاورته الثلاثين إنه بينما كان في أحد الأيام يَعِظُ حَوْل السؤال القائل: لِمَ خَلَقَ اللهُ الإنسان ؟ حَلَّه بمِرْقاة ابن رشد المشهورة التي يجب أن يَكُون له بها تَدَرُّج من أحقر جميع الموجودات إلى الموجود الأعلى الذي هو اللهُ أو المادةُ الأولى(١)، وأراد ﭬا نِيني أن يُعَلِّمَ في جينوة وَفْقَ هــذه المبادىء ، بَيْدَ أَن كاتبَ سيرته قال : « لم يَقَع ابنُ رشدٍ موقعاً حسناً هناك » ، فاضْطُر الى الانصراف (٢٠ ، وكان يقول إن المؤلفين المُفَضَّلِين لديه هم أرسطو وابن ُ رشد وكَرْدان و يُنْيُونا (٣) ، وكان يسير على غِرار أستاذه المزعوم ، جان بیکن ، فلا یَضَعُ غیرَ کتب ابن رشد بین أیدی تلامیذه (۱<sup>۱)</sup> ، ومن الواضح أن ابن الرشد الذي هو موضوعُ الـكلام هنا ليس الشارحَ الأكبر، بل المؤلفُ الحياليُّ الذي تُمْزَى إليه مؤلَّفات إلحادية ﴿ سَهَلَّهُ الْمَطَالَعَةُ ، ومَعَ ذَلَكَ فَإِن ڤانيني

Materia prima, secundum averroistas, sola potentia, actus purus, solus (۱) Deus (۳۰ خاورة)

<sup>(</sup>٢) حياة لوسيليو ڤانيني وآراؤه ، لداڤيـــد دوراند ( روتردام ، ١٧١٧ ) ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه ، ص ١٨ .

Quum a me primis philosophiæ sacris initiaretur, nullius juravit in (٤) verba magistri, sed Averrois libros a me oblatos avide excepit, et in eis perlegendis adeo profecit ut balbutien tium scholasticorum ineptias confutare sit aggressus. (۲۰۰ مالدرج عن ما

كان يَمْرِ ف الشرحَ الأكبرَ ، وهو رُيفَنِّدُ بشدةٍ مصنوعةٍ نظر ياتِ الرشديين حَوْل قِدَم العالم والعقول والعناية الإِلْهية ووَحدة الأرواح (١) ، بَيْدَ أَنه لا يَنْبَغَى أَن يُنْظُرَ بِعِينِ الجِدِّ إلى ڤانِينِي في مذاهبه ، فالرأئُ الذي يُفَنِّدُ هو الرأيُ الذي يُريدُ تلقينَه دائمًا تقريبًا، ومهما يَشْعُرْ به الإنسانُ ، مُكْرَهًا ، من مَيْلِ إلى صاحب هذه النفس اَلَمرِ نه ، ولا سيما نحو الرسوم ِ الفلسفيةِ اللاذعة التي سَمَّاها « المحاورات» ، فإنه لا يُمْكِنُ أَن يُنْكُر أَن القريحة والكِياسة والخَباثة والفِراسة تُخْفِي وراءها أَ كُثْرَ مَايَكُونَ مِن ارتيابِ مِنافِ للأُدبِ ودهريةٍ بِالغة السفاهة ، ويَبْدُو الإلحادُ الرشديُّ في القرنِ السادسَ عشرَ قاتمًا مستخفًّا مُدَاهنًا بلا كرامة ، بدلًا من الصراحة الفرنسية المُرِحة اللطيفة في القرنِ الثامنَ عشرَ ، وذلك أنه كان يُوضَعُ من الكتب الدفاع عن العقائد مايُرَاد الحُمْلةُ عليه بالحقيقة ، وأنه كان يُعْرَض من الاعتراضات ماهو قوى جِدًا مع نَعْتِ واضعيها بالخبثاء السخفاء ومع الرَّدِّ عليها بأجو بة مثيرة للسخرية أو مع إظهار تَعَذُّر الرَّدِّ عليها بالعقل ، وأَيُّ سبيلِ كان ديوانُ التفتيش يَجِدُ حِيالَ رَجِلِ يَدَافَعُ عَن تَجْمَعُ تَارَنْتُ الدينيُّ ويستحقُّ رِضاً الشُّرْبوت و يُعَنُّون كتبَه بمُدَرَّج العناية الإلهية الأزلية والإلهية الساحرة والنصرانية الطبيعية والتنجيم الكاثوليكيّ والردِّ على قدماء الفلاسفة وعلى الدهريين والأبيقوريين والمُشَّائين والرُّواقيين ، إلخ . ، ويَخْيَمُ أكثرَ رسائله المشهورة زندقةً بالكلمة : « أُخْضَعُ في الباقي كُلُـكُم الكنيسة الرومانية المقدسة » ؟

<sup>(</sup>۱) راجع المدرج ، تمرین ۱ و ٤ و ٣٣ و ٣٥ و ٣٦ و ٣٧ و ٤١ ، ــ راجع كوزان ، مقتطفات من الفلسفة الدیــكارتیة ، س ٣٧ ، ــ روسلو ، مؤلفات ثانینی الفلسفیة ، سیرة موجزة ، س ٦ .

ومن المحتمل أيضاً كُوْنُ القرنِ السادسَ عشرَ كالقرنِ الثالثَ عشرَ في تجسيمه خُبْث الرشديين قَصْداً ، وأنه كان يَتَلَهَّى في تَـكُو يمه على أشكالٍ من الإلحاد جميعَ الأفكار السيئة التي كانت تَسِيرُ في الهواء والتي كان على كلِّ واحدٍ أن يمترف بأنه مُذْ نبُ من أجلها ، و يُذْ عَرُ روحُ المؤمن في أول مرةٍ تَرْ تَتَى إليه الفكرةُ الإلحادية على هذا الوجه، فيريد أن يُلْقَى على الآخرين نَزغَاتِه الخاصةَ ، وَكَانَ الدِّجَّالُونَ الثلاثةُ يَعُودُونَ لإِرعابِ الشَّعُورِ ، قال مُونُوَّا : « أَتَاحِ الجِنَاسُ الْمُسْتَقْبَحُ الذي أُغُوىَ به الناسُ من قِبَل ثلاثة ِ ماكر بن ، والذي مافَتِيَّ الملحدون أيكر رونه ، لبعضهم فرصة القول بأن هـذا ينطوى على تمرين الإنسان لذهنه ، وأن هــذا يَــكُون موضوعاً جميلاً لــكِتاب »(١) ، ثم إن جميع الفِرَق من كاثوليك و يرُوتستان وغيرهم حَمَّلُوا عليه مِثْلَ إِهانة ، و يَصْمِلُ بُودَانُ أَتباعَ مختلف الأديان على إقامتهم الدايل ضِدَّ بعضهم بعضاً فلا يُفَضِّلُ أحدد ها على غيرها ، حتى إن الخبثاء كانوا يعتقدون ملاحظتَهم أنه استُظْهرَ على النصارى في كتابه دائمًا تقريبًا ، وأن الأجو بة لم تَكُن قويةً كالاعتراضات قَطَّ<sup>(٢)</sup> ، وكان پُوسْتِل

<sup>(</sup>۱) Menagiana ، جزء ٤ ، ص ۲۸۳ وما بعدها ، وما اتفق لهذا الكتاب من شغل الأذهان دائماً أغرى بكتابته بعد الأوان وجذب إليه الكتبيين ، والواقع أنه يوجد فى القرن الثامن عشر بعض المؤلفات الهزيلة تحت هذا العنوان ، ومن بينها مؤلف وضع له تاريخ ١٥٩٨ ، السابق ، ومن بينها مؤلف آخر مزج باسم سيينوزا ، راجع برونه ، ١٥١٠ ، الما ، ومن بينها مؤلف آخر مزج باسم سيينوزا ، راجع برونه ، ١٨١٠ يناير ١٧١٦ ، جزء ٤ ، ص ١٩٥ و ٢٠٥ (طبعة رابعة) وخطاب ليبنتر إلى كورتول ، ٢١ يناير ١٧١٦ ، معارضة ، ه ، ٣٣٦) وشتيمة قولتير الرائعة (رسالة ١١١ ، طبعة بوشو) ، راجع مجلة تراجم الأحوال لميلر وأوبنا ، ١٨٤٢ ، ص ٧٤٩ وما بعدها .

Colloquium heptaplomeres de abditis rerum subtilium arcanis. (۲) وقد نشره مسيو کهراور ، بر لين ۱۸٤۱ .

يَزْعُم أَن الدين السكامل يُرَكِّب من النصرانية واليهودية والإسلام على نِسَبِ متساوية ، وأما قانيني ، « هذا الخبيثُ السافلُ ، هذا الغَثُ ، هذا المسعورُ ، هذا المسوس الرذيل الذي لم يَظْهَرُ مِثْلُه سوءاً (غاراس) » ، فقد أعاد طبع هذا الكتاب السكريه على مارُوي (١) ، وتَلُوح السكامةُ التي عزاها إليه شهود المعيان وهو سائر إلى الإعدام ، والقائلةُ إنه يموت مِثْلَ فيلسوف (١) ، تذكاراً لابن رشد ، وهي « لتَمُتُ نَفْسِي موتة الفلاسفة » .

<sup>(</sup>۱) قال روسه فى تاريخ مأساته: « لقد حل على إحياء الكتاب الحبيث الكريه الذى عنوانه « الدجالون الثلاثة » والذى يطبع على مرأى من النصارى وفضعاً لهم » ، وباللخسارة فى عدم ذكر المكان والزمان!

<sup>(</sup>٢) كوزان ، الكتاب المذكور سابقاً ، ص ٨٩ وما بعدها .

### ١٧ – ابن رشد خارج إيطالية . أحكام مختلفة

إذا نُظر إلى الرشدية الأصلية ، أى دراسة الشرح الأكبر ، وُجِدَ ، على العموم، أنها انتشرت قليلاً خارج إيطالية ، ويَرَى يُتْرِزِّى أن وصفَ مدارسِ فرنسة و إسپانية الفارقَ يقوم على إيضاح مَثْنِ أرسطو فيهما بلا شروح (١) ، ووُجِدَ من الإيطاليين الرُّحِّل ، كفرَ نُسوا فيمِو كَاتِى مثلاً (٢) ، من أتو ها وحدَهم ببعض الضوضاء من ناحية الجبال هذه ، وشَهِدَ جان بُرُيْرَ ان شَنْبيهِ (في سنة ١٥٣٧) بما نال هؤلاء الأساتذة الفر بله مع كتابهم الجديد من اعتبار عابر (١٥ ، ولم يتألَّق نجمُ ابن رشد في فرنسة مع ذلك ، ولا يُوجَدُ في نُسَخ مكتباتنا أثر دال على مطالعتها ، فأطرافها في فرنسة مع ذلك ، ولا يُوجَدُ في نُسَخ مكتباتنا أثر دال على مطالعتها ، فأطرافها سليمة ، ورأيت في كلًّ مرةٍ أن الأوراق التي تَفَلَّتَ من شَفْرة المجلِّد غيرُ مقصوصة، ومع ذلك فإن لِيُونَ تَعْرِض أثراً من الرشدية (١٥ ، وذلك أنها قامت بعِدَّة طَبَعاتِ

<sup>(</sup>١) النقاش المشائي ، ١ : ١ ، ص ١٠٦ .

<sup>(</sup>۲) قدم کوئنبروا قیمرکانی مثــل رشدی ، (۱،۲، کتاب النفس ، فصل ۱، مسئلة ۷، مادة ۱) .

Postquam ex Italia terra in Gallias nostras philosophi quidam (°) convolarunt, magna cum laude pariter et frequenti auditorio commentaria Averrhoi in Aristotelis volumina interpretantes.\*

ا مراجة ۲۳ ( مراجعة ۲۳ د ) ، ۸۱ من ( Præf. in Averrois Collect. med. (\*)

Isidori Isolani in أجد أنه طبع بليون في أربعة مجلدات سنة ١٥٨٢ ، رسالة Averroistas, de œternitate mundi

لكتب ابن رشد الطبية والفلسفية ، وقد جاء في الإذن الصادر عن الملك الشديد النصرانية هنرى الثانى : « تشتمل هذه الكتب والرسائل على زينة من الجمال وعلى حُجَج عجيبة في الفلسفة جيدة نافعة في أمور مملكتنا العامة ، مفيدة في تثقيف من يرَوْنها و بطالعونها » ، ولم يُلتَفَت إلى هذه النصيحة الملكية كثيراً ، وخرَج ابن رشد من المدارس الفرنسية نهائيًا (١) ، ومما يجب اعتقاده أن كرومان كان يُظهر رغبة شخصية تماماً عندما طلّب ، مع الإصرار ،أن تقوم المطبعة المديسيَّة، التي نشرت متن ابن رشد أيضاً (٢) .

وكذلك شاهدت إسپانية والپرتغال ، اللتان استمرت السِّكُلاَسيةُ فيهما حتى أيامنا تقريباً ، دوامَ نفوذ ابن رشد مدة أطول من تلك ، وفد جَمَع أنطونيو ما وُجِّهَ إليه من مدائح صَدَرت عن عدد كبير من أطباء الإسپان والپرتغاليين (٣) ، ومع

<sup>(</sup>۱) واليك كيف يعبر نيوفيل ربنو عن نفسه وهو يتكلم عن جهود ريمون لول لتفنيد ابن رشد:

Congruentior et exauditu facilior fuisset petitio, pro qua nunc. quæ Dei benignitas est I non est satagendum: nimirum ne Averroes oraculi loco esset in secholis: quod quum superiori seculo et paucis anterioribus invaluisset, præsertim in Italia, occasio fuit magnorum in oris illis errorum et inutilis diligentiæ... quod in dignissimum fuisse nemo non videt. Nunc Averrois tn scholis depontanus evasit. > (Erotemata de malis ac bonis libris, (رقم ١٩٠٠)، ولا يدهش قليلا من ذكر ابن رشد مثل حجة في أمر الأسلوب (!) من قبل فرنسوا پيدو في دفاعه الجرماني بسبب حيازة راهات لودون ( بواتية ١٩٣٦)).

<sup>(</sup>٢) انظر إلى بيل ، مادة ابن رشد ، تعليق ١ -

Averroes plus quam (طبعة باير) ۳۹۵ من ۲۵ جزء ۵ Bibl. hisp. vet. (۳) commentator, seu malleus medicorum verius appellandus . . . — vir acutissimus, subtilissimus; — Philosophus post Aristotelem admirandus; — Post Galenum medicus summus.

ذلك فقد حُكِمَ عليه بشدة من قبل يسوعي قُلُمْرِ يَة (١).

وقد أقْصِيَ ابن رشد في موضع آخر بين «كتب السِّكُلاسيين التي لا تَصْلُح لِلَّفِّ وَلا تَخاذها كُوْ تُوناً (٢) » فَشُوِّه لدى الرأى العامِّ تشويهاً غريباً ، وذلك أن تلك الشروح الرصينة التي كان يُمْكِنُ الرجوع إليها بسهولة عُرِضَتْ مِثْلَ أهاجِيَّ مملوءة تجديفاً ، وياللعجب ! تَرَى بِيلَ و برُ وكر (٣) ، اللذين خَصَّا ابنَ رشد بمقالات طويلة جَمَعاً فيها أكثرَ الأنباء عنه بُعْداً من الصواب ، لم يُفَكِراً في فَتْح كتبه ، ويُخيَّلُ إلى الإنسان أن الأمر يَدُورُ حَوْل كتب غير مطبوعة أو نادرة فيضْطرَّ إلى الـكلام عن اعتادٍ ، ويُقدِّمه نُودِه ، الذي كان عليه أن يَعْرِ فه جيداً في أثناء إقامته بيادُو ، مِثْلَ ملحد صِرْف ويُطبِّقُ عليه كلة ترْتُليان (٤) ، وفي حُكم لدُ لِدُ پُلسِّيس

Hæc commentatoris seu commentitoris potius de unitate intellectus (۱) sententia adeo stulta est, ut merito Scotus in IV Sent. d. 43, q. 2, dixerit dignum esse Averroem qui ob has ineptias ex hominum communione averruncetur, alii vero hoc ejus figmentum monstrum vocarint quo nullum majus Arabum sylvæ genuerint. Certe hoc unum sat esse debuisset ad eos coarguendos qui filium Rois tanti faciunt, ut ejus animam Aristotelis mimam esse dicant. (۲ مادة ۲ مادة

<sup>(</sup>٢) بونيڤارد ، Advis et devis des lengues ( مكتبة مدرسة المراسيم ، السلسلة الثانية ، جزء ه ، س ٣٥٦ ) .

evolvenda scripta nostro tempore plane inutilia. (۱۰۸ ص ۳۵ مروکر ، جزء ۳۶ می ۸dv. Hermog. C. VIII. (٤)

<sup>(</sup>۱۲۲ ) ، Apologie --- ( طبعسة ۱۷۰۱ ) ، ۲۱ می ۱۳۲۰ ، Naudœana (۵) . (طبعة ۱۲۱۹ ) .

مُورْ نه أَن أُرسطو على شيء من التدين ، وأما شارحُه ابن ُ رشد فزنديق مُحْضُ (۱) ، و يَعُد ُ ودُ پُلِسِّيس ُ هـذا تَكَلَّف أَمرَ تفنيد نظرية العقل العام شكلاً (۲) ، و يَعُد كُنْ يَنلاً ، و بريفارْدُ من بعـده ، ابن َ رشد أول واضع لتجديف الدجالين الثلاثة (۱) ، ولا أدرى من هو العالم اللاهوتي الإنكليزي الصالح الذي دعاه بالغول وكاتب الجحيم (۱) ، وكانت كلة « لتَمُت نفسي مَوْتة الفلاسفة » المشهورة كانب الجحيم (۱) ، وكانت كلة « لتَمُت نفسي مَوْتة الفلاسفة » المشهورة كافية لأن يَجْعَلَه فُسُيُوس بها ملحداً خالصاً (۱) ، ولأن يُظهر مَونوا مزدريا مُغالياً لجميع الأديان (۱) ، ويَبْدُو غِي پاتن أقل عيظاً فيصَفُه بين القائلين بوجود مُغالياً لجميع الأديان (۱) ، ويَسْمَح آخر ُ لنفسه أن يستند إلى عبارة من غاراس فيعَزُو إلى ابن رشد سياسة غريبة كهذه : « يَجِبُ أن يُصْنَع للناس ( وهذا هو رأى فيعَزُو إلى ابن رشد سياسة غريبة كهذه : « يَجِبُ أن يُصْنَع للناس ( وهذا هو رأى فانِينِي الذي يُعْرَض ) كما يَصْنَع الحَطّا بُون كل سنة في الغابات الكبيرة ، أي فانيني الذي يُعْرَض ) كما يَصْنَع الحَطّا بُون كل سنة في الغابات الكبيرة ، أي

<sup>(</sup>١) حقيقة الدين النصراني ، فصل ٢٠ ، ص ٢٥٨ و ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ، فصل ١٥ .

Propterea exit liber de Tribus Impostoribus in Germania juxta Averrois (\*\*) et Aristotelis dogmata, volentium legislatores esse impostores, et præcipue, ut dicit Averroes, Christum, Moysen et Mahumetem. (De gentil, non retinendo, p. 21.) — Averroes scripsit contra tres legislatores, Christum, Mosem et Mahumetum, deditque materiam scriptori impio de Tribus impostoribus (Atheismus triumphlatus, seu reductio ad religionem, cap. II, n. 19.) — Cf Berigardum, in Præf. Circul. Pisan. p. 5.

<sup>.</sup> ۲۹۹ ، حزء ٤ ، ص ۹ . ۲۹۹

Quam parum viderit tantus philosophus in vera et unica salutis via (ه) arguit illud quod diceret, malle se animam suam esse cum philosophis quam cum christianis. (٩١ م م ١٧ م م ١٧٠ م مدن العام المدن العام العا

<sup>(</sup>۱) Menagiana ع ص ۲۸٦ (طبعة ه ۱۷۱) .

<sup>(</sup> المبعة ١٩٠١ ) من ٩٦ — ٩٧ ( طبعة ١٧٠١ ) . Patiniana

أنهم يَدْخُونها لتفتيشها وليَعْرِفُوا أَيُّ الأُشجار مَيِّتْ وأَيُّها أَخْصَرُ فَيَقْطَعُوا منها مَا هُو زَائَدُ غَيْرُ نافع أو ضارُ "، مُبْقِين جَيِّدَها أو ما يُرْجَى تَحَشُّنُه منها فقط، فعلى هذا النحو يقول هذا الملحد الخبيث بوجوب تفتيش جميع سكان المدن الكبيرة المأهولة وقَتْلِ كُلِّ من لا خَيْرَ فيه ويَحُول دُونَ عَيْشِ البقية ، أَى قتلِ كُلِّ من ليس لديه حِرْفَةٌ نافعة للجُمهور وقتل كُلِّ هَرِمٍ ومتشرِّد ومِكْسال ، وبوجوب ليس لديه حِرْفَةٌ نافعة للجُمهور وقتل كُلِّ هَرِمٍ ومتشرِّد ومِكْسال ، وبوجوب بَبْرِ الطبيعية وتطهير المدن وإبادة مليون إنسان في كُلِّ عام ، كالذين يَكُونون كالعَوْسَج الذي يَعُوق الشجر من النمو » (١) ، فهذه ، هذه مَمراتُ مدرسة ابن رشد ! هذا ما صَرَخ به أحدُ كاتبي سيرة قانيني بعد أن أورد هذه العبارة (٢) .

وأخيراً رأى بعضُ اليسوعيين ، في القرنِ السابعَ عشرَ ، أن يُقَنَّدُوا ابنَ رشد ، ومن ذلك أن أنطوان سِيرْ مُون بَذَل جهداً عظيما ضِدَّ العقل الوحيد (٢) ، وذلك في رَدِّه على يُنْيُونا ( باريس ، ١٦٢٥ ، أي بعد موت مُيْنَيُونا بمثة سنة تماماً ) ، وذلك أن هذه الفَرْضية تَجُعلُ الله مسؤولاً عن ضلال الناس ، وأنها تفترض ، فضلاً أن هذه الفَرْضية تَجُعلُ الله مسؤولاً عن ضلال الناس ، وأنها تفترض ، فضلاً عن ذلك ، كوْنَ الإنسان نفسِه قابلاً لتقلبات متعارضة ، و إذا كان ابن رشد قد أراد الكلام عن فعل الله في العقل كأول عِلَةٍ فإنه لبس لسِيرْ مُون ما يقول في ذلك ،

<sup>(</sup>١) غاراس ، المذهب الظريف ، ص ١٥٠٠ .

<sup>(</sup>٢) داڤيد دوران ، حياة لوسيليو ڤانيني وآراؤه ، س ٢ ه -- ٥٠ .

De immortalitate animoe demonstratio physica et aristotelica adversus (۳)

Pomponatium et asseclas, ص ۲۹۸ وما بعدها

و إنما وَجَّه بعضَ هَمِّه لَيَعْرِف هل هذا رأيه حقًا (١) ، وأشدُ منه رميله پُوسِّقَن، فهو يَعدُّ ابنَ رشدٍ رأسَ الزندقة، و يَعدُّ طبعة الجُونْت و باغُو لِيني من عَمَل الشيطان (٢) ، وهو يقتبس شتائم َ قِيقِسَ على أوسع نطاق ، ولا يستطيع أن يَتَصَوَّر وجود نصراني يَظلُب دروساً من زنديق ظهر بعد يسوع المسيح بأحد عشر قرناً فساق القسوة الاختيارية بين بُحُورٍ من نُور النصرانية حتى البقاء ضِمْنَ مكره (٢) .

ولم يَصْنَع مُورِيرِي ودِرْ بِلُو و بِيلُ وراپان (٢) غيرَ قبولهم ماهو دارج من عنمناتٍ حَوْلَ إلحاد ابن رشد ، وكرَّر القرنُ السابع عشرَ والقرنُ الثامنَ عشرَ عَيْنَ الْأَقاصيص بلا حذَرَ ، و يَمُدُّه لِبْنِيْنَ مؤلِّفًا ضارًا أصابَ العالمَ النصراني المعظمِ

Restat ergo ut suum istud somnium integrum Averroes somnii loco et (١) mendacii haberi sinat, aut certe interpretetur ipse de actione intellectus divini....

An ita possit accipi non disputo, illud contentus ostendisse quod, nisi quid simile sonet ejus doctrina, inanis ac stulta sit; si quid autem simile, ne pilum. quidem nobis adversantem habeat. (المصدر نفسه)

Cernunt qui non sunt omnino cæci hæc a satana paulatim obtrusa (۲) piis mentibus et adeo privilegiis subdole obtentis confirmata, fructus illos peperisse acerbissimos; unde magna Europæ pars per hæreses et atheismum, isto hominum genere tanquam chorago præeunte, prorsus ad veritatem, quæ altrix est pietatis, obstupuit (۱۸ فصل ۱۲:۱، ۲۰۰۰ Bibl. sel.)

<sup>(</sup>٤) تأملات في البلاغة والشعر والتاريخ والفلسفة : ١٥.

ضرر (۱) كما يَمُدُ فِيكُو ممثلاً أساسيًا للزندقة لللازمة للمَشَّائية (۲) ، ومن الاتفاق الغريب أن صارت الكلمة التي عُزيت إليه عن سِرِ القربان المقدس سلاحًا في الجدل الهروتستاني ، وقد أباح دُهِلسيس مُورْ نه (۱) ودله (۱) ودر لِنكُور (۱) لأنفسهم إثبات الضرر الذي كانت العقيدة الكاثوليكية تُصيبُ النصرانية به في رأى الوثنيين ، فكان من نصيب ابن رشد أن يُتّخذ ذريعة لأشد الأحقاد اختلافًا في منازعات العقل البشري وأن تُسْتَرَ باسمه مذاهب يَظْهَرُ أنه أقل من يُفكر فيها لاريب .

إذاما نُظِر إلى تاريخ الرشدية ضَبْطًا وُجِدَ أنها ليست سوى تاريخ لِمَدْنَى مناقض لله منى الحقيق ، فيُرَى ابنُ رشد البالغُ الاستقلال فى شرح المذهب لَلشَّائَى قد شُرِح بدَ وْرِه بحرية أكثرَ من ذلك ، فمن تحريف إلى تحريف انتهت فلسفة اللَّيسِه إلى إنكارِ مافوق الطبيعية وإنكار الخوارق للعادة وإنكارِ الملائكة والجن والتدخل

<sup>(</sup>۱) ممارضة ، جزء ۱ ص ٦٩ وما بعدها (طبعة دوتنس) ، راجع تفنيد سپينوزا أيضاً ، وقد نشر من قبل فوشه الـكاربي ، ص ٧٥ .

<sup>(</sup>٢) المذكرات ، وقد استشهد بها فى مقدمة مدام بلجيوجوزو على العلم الحديث لڤيكو،س ١٨٠٠

<sup>(</sup>٣) رسالة السين ، ص ١١٠٦ .

<sup>(</sup>٤) « لم يغفر لك عقلاء العالم هذا الاعتماد الغريب، ودليل ذلك قول الفيلسوف ابن رشد الذى لم يجد ملة أسوأ، ولا أفكه، من ملة النصارى الذين يأ كلون الإله الذي يعبدون ويمزقونه»، (جواب إلى يد. آدم، ص ١١٦).

<sup>(</sup>ه) لا نستطیح أن ننسی المثال المحزن لهذا الفیلسوف الوثنی الشقی الذی رأی أكل القربان المقدس الذی یعبد فلم یبصر ملة أستخف ، ولا أدعی إلی السخریة ، من ملة النصاری الذین یعبدون ما یأكلون ، والذی صرخ لهذا السبب قائلا : « لتكن روحی مع روح الفلاسفة نظراً إلی أن النصاری یعبدون مایاً كلون ( المحاورة التاسعة ضد المبشرین ، ص ۳۰۰ و ۳۰۲ ) .

الإلهيّ، و إيضاح الأديان والمعتقدات الأدبية بأنها نتيجةٌ خِداع ، والحقُّ أن أرسطو وابن رشد لم يَدُرُ في خَلَدِهما أن مذهبَهما سينتهي إلى هذا ذاتَ يوم ، ومما يَجِبُ في أمر الرجال الذين يَرْ تَقُون إلى مرتبة الرَّمْز أن يُمَازَ دائمًا بين حياتهم الشخصية وحياتهم بعد الموت، أي بين ما فعلوه بالحقيقة وما فَعَلَ الرأيُ العامُّ منه ، أَجَلْ ، إنه لا يوجد سوى معنَّى واحدٍ للمَثْن في نظر العالِم باللغات ، غير أن الذهن َ البشريُّ الذي وَضَعَ في هذا المَثْن حياتَه وجميعَ عواطفه ، والذي يَشْعُر في كلِّ ساعة باحتياجات جديدة ، لا يكتنى بترَجمة العالِم اللغوىُّ الدقيقة ، وهو يَرَى وجوبَ حَلِّ الَّاثْنِ الذي انتحله لجميم شكوكه ، ومن هناأً تَى ضربُ من الضرورة إلى معنًى مناقض للمعنى الحقيقيّ في نشوء البشرية الفلسفيِّ والدينيُّ ، وما يَـكُون من معنَّى مناقضٍ للمعنى الحقيقيُّ في أدوار النفوذ يُعَدُّ انتقاماً من الذهن البشرىِّ ضِدَّ عصمة اَلَمْنِ الرسمى ، ولا يَتَخَلَّى الإنسان عن حريته في نقطة إلا ليستردُّها في نقطة ٍ أخرى ، ويَعْرِف الإنسانُ أن يَجِدَ أَلْفَ مَفَرٍّ وأَلْفَ حيلةٍ ليُفْلِت من القيد الذى فَرَضه على نفسه ، و يُفَرَّق ويُشْرَح ويُضَاف ويُوضَحُ ، وهكذا لايزال الذهن يَجِدُ نفسه طليقاً تحت ثِقَل أعظم سلطانين سيطرا على الفكر ، وهما الكتابُ المقدس وأرسطو ، وهـكذا لا تُوجَدُ قضيةٌ جريئة لم يؤيدها بعض علماء اللاهوت مع زعمهم أنهم لا يخرجون عن نطاق الأَرْتُذُ كُسِيَّة ، وهكذا لا يوجد مذهب تصوفي لم ينشأ تحت ستارٍ من تفسير أرسطو ، وما تَـكُون البشريةُ لو فَهِمَت الكتابَ المقدسَ منــذ ثمانية َ عشرَ قرنًا وَفْقَ مَعَاجِم جِزِينْيُوس أَو برنْشناَيْدِر ؟ لا يُبْتَدَع شيء بمَنْنِ يُدْرَكُ بضبطِ بالغ،و يُعَدُّ التفسيرُ الخَصيبُ ، الذي يَعْرِف أن يَجِدَ ،ضِمْنَ المَرْجِع ِ الذي يُسَلِّمُ به لمرة واحدة عن جميع المرات، جوابًا عن مقتضيات الطبيعة البشرية الناشئة بلا انقطاع ، عَمَلَ الشعورِ أَ كَثْرَ من أَن يُعَدُّ عملَ علم اللغات .



#### ذَيْلْ قِطَعٍ غَيْرِ مَطْبُوعَة

١

#### سيرةُ ابن رشد لابن الأبَّار

( مخطوط الجمعية الآسيوية )

محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد من أهل قرطبة وقاضي الجماعة ، بها يُـكُنَّى أَبا الوليد ، روى عن أبيـه أبى القاسم ، استظهر عليــه الْمُوَطَّأُ حِفْظًا ، وأخذ يسيرًا عن أبي القاسم بن بشكوال وأبي مروان بن مسرَّة وأبي بكر بن سمحون وأبى جعفر بن عبد العزيز، وأجاز له هو وأبو عبد الله المازرى ، وأخذ علم الطبِّ عن أبى مروان بن جُرِّيول ( هكذا ) البلنسي " ، وكانت الدرايةُ أغلبَ عليه من الرواية ، دَرَسَ الفقه والأصول وعلمَ الكلام وغييرَ ذلك ، ولم يَنْشَأُ بالأندلس مِثْلُهُ كَالَّا وعلمًا وفضلاً ، وكان على شرفه أشدَّ الناس تواضعًا وأخفضَهم جَناحًا ، عُنيَ بالعلم من صِغَره إلى كِتَبره حتى حُكِي عنه أنه لم يَدَع النظرَ ولا القراءة منذ عَقَلَ إِلاَّ ليلةَ وفاة أبيه وليلةَ بِنَائُه على أهله ، وأنه سَوَّد في ما صَنَّفَ وَقَيَّد وألَّفَ وَهَذَّب واختصرَ نحواً من عشرة آلاف ورقة ، ومال إلى علوم الأوائل فـكانت له فيها الإمامة دون أهل عصره ، وكان رُيفْزَع إلى فتواه في الطبِّ كما رُيفْزَع إلى فتواه في الفقه مع اَلحظ ً الوافر من الإعراب والآداب ، حَـكَى عنه أبو القاسم ابن الطَّيْلَسَان أنه كان يَحْفَظ شِعْرَى ْ حبيب والمتنبي ويُكْثِرُ التَّمَثُّل بهما

فى مجلسه ويُوردُ ذلك أحسن إيراد ، وله تصانيفُ جليلةُ الفائدة ، منهـــا : كتابُ بداية الحِجْهد ونهاية المقتصد في الفقه أُعْطَى فيهـا أسبابَ الخلاف، وعَلَّل فوَجُّه فأفاد وأمَّتم به ، ولا يُعْلَمَ في فَنَّه أنفمُ منه ولا أحسن مُسَاقًا ، وكتابُ الـكليات في الطبِّ ، ومختصرُ المستصفى في الأصول ، وكتابُه بالعربية الذي وَسَمُه بالضروري ، وغيرُ ذلك ، ووُلِّى قضاءَ قرطبة بعــد أبى محمد بن مُغِيث فحُوِدَت سيرته وَتَأْثَّلَتْ له عند الملوك وجاهةُ عظيمة لم يُصَرُّفها في ترفيع حال ولا جَمْع مال ، إنمــا قَصَرَها على مصالح أهل بلده خاصَّةً ومنافع أهل الأندلس عامَّةً ، وقد حَدَّث وسَمِـع منه أبو محمد بن حَوْط الله وأبو الحسن سهل بنُ مالك وأبو الربيع بنُ سالم وأبو بكر ابنُ جَهْوَر وأبو القاسم بنُ الطيلسان وغـيرُهم ، وامْتُحِنَ بَآخرةٍ من مُعُمُره فاعتقله السلطان وأهانه ، ثم عاد فيــه إلى أجمل راية ، واستدعاه السلطان إلى حضرة مَرًّا كُش فَتُورُقِّى بها يومَ الخيس ، التاسعَ من صفر ، سنة خمسٍ وتسمين وخمسمائة ، قَبْلَ وفاة المنصور الذي نَكَبَه بشهر أو نحوه ، ودُفن بخارجها ، ثم سِيقَ إلى قرطبة فَدُ فِنَ بَهِـا مَعَ سَلَفَهُ رَحِمَهُ الله ، وذَ كُرَ ابن فَرْ قَد أَنهُ تُو ِّفَى بحضرة مَرَّاكُش بعد النكبة الحادثة عليه المشتهرة الذكر في شهر ربيع الأول ، سنة خمس وتسعين وخمسمائة ، وغَلِطَ ابنُ عَمْرُو فجعل وفاته تاسعَ صفر سنة ست وتسعين ومولده سنة عشرين وخمسائة قَبْلَ وفاة جَدِّه القاضي أبي الوليد بأشهر .

#### قطعة من سيرة ابن رشد للأنساري

( وَفْقَ مُخطوط المُكتبة الإمبراطورية ، ملحق عربي ٦٨٢ ، ص ٧).

ومطاوب، والأعداء كانوا لا يسأمون من الانتظار، ويَرْقُبُون أوقات الضِّرار، ومطاوب، والأعداء كانوا لا يسأمون من الانتظار، ويَرْقُبُون أوقات الضِّرار، فلما كان التَّلَوُّم من المنصور بمدينة قرطبة وامتدَّ بها أمدُ الإقامة وانبسط الناس المذاكرة تجددت للطالبين آمالُهم وقوى تألُّبهم واسترسالهم فأدْلَوْا بتلك الأَلْقِيَّات وأوضحوا ما ارتقبوا فيه من شنيع السوّات الماحية لأبي الوليد كثيراً من الحسنات، فقر ثت بالمجلس، وتُدُوولَتُ أغراضُها ومعانيها وقواعدُها ومبانيها فخرَجت بما دَلَّت عليه أَسُواً مَخْرَج، ور بما ذَيَّلها مكر الطالبين، فلم يُمْكِن عند اجتماع الملك إلا المدافعة عن شريعة الإسلام، ثم آثرَ الخليفة فضيلة الإبقاء، وأغمد السيف التماس جميل الجزاء، وأمَرَ طَلَبة بجلسه وفقهاء دولته بالحضور بجامع المسلمين وتعريف الملك بأنه مرَق من الدين وأنه استوجب لعنة الضالين، وأضيف إليه وتعريف الملك بأنه مرَق من الدين وأنه استوجب لعنة الضالين، وأُضيف إليه القاضى أبو عبد الله بن إبراهيم الأصولي في هذا الازدحام، ولُفَّ معه في حريق هذا الملام لأشياء أيضاً نقمَت عليه في مجالس المذاكرة وفي أثناء كلامه مع توالى الأيام، المَلام لأشياء أيضاً نقمَت عليه في مجالس المذاكرة وفي أثناء كلامه مع توالى الأيام،

<sup>(</sup>١) بدء الـكلام غير موجود .

فَأَحْضِرًا بالمسجد الجامع الأعظم بقرطبة ، وتـكلم القاضي أبو عبد الله بن مروان فأحسن ، وذَ كَرَ ما معناه أن الأشياء لا بُدًّ في كثير منها أن تكون لها جهة ٌ نافعة ْ وجهة صارة كالنار وغيرها ، فمتى غَلَبَ النافعُ على الضارِّ عُمِلَ بحسبه ، ومتى كان الأمر بالضدِّ فبالضدِّ ، فابتدر الـكلامَ الخطيبُ أبو على بنُ حجاج ، وعَرَّف الناسَ بما أُمِرَ به من أنهم مَرَ قُوا من الدين وخالفوا عقائدَ المؤمنين ، فنالهم ما شاء اللهُ من الجفاء ، وتَفَرَّقُوا على حُكُم من يَعْلَمَ السِّرَّ وأَخْفَى ، ثم أُمِرَ أَبو الوليد بسُـكْنَى الْيُسَانَة لقُوْل من قال إنه يُنْسَب في بني إسرائيل، وإنه لا يُعْرَف له نِسْبَةٌ فَى قَبَائِلَ الْأَنْدَلُسَ (١) ، وعلى ما جَرَى عليهم من الخطب فما للملوك أن يأخذوا إلا بمــا ظَهَر ، فإليهما تنتهى البراعة فى جميع المعارف ، وكثيرٌ ممن انتفع بتدريسهم وتعليمهم ، وليس في زمانهما من بكالها ولا من نَسَجَ على منوالها ، وتَفَرَّق تلاميذ أبي الوليد أيدي سبا (٢) ، و يُذْ كُرُ أن من أسباب نكبته هـذه اختصاصه بأبي يحيي أخى المنصور و الى قرطبة ، وأخبر عنه أبو الحسن بن قُطْرال أنه قال : أعظمُ ما طرأ على في النكبة أنى دخلت أنا وولدى عبداللهِ مسجداً بقرطبة وقد حانت صلاةً العصر فثار لنا بعضُ سِفْلَةِ العامَّة فأخرجونا منه ، وكُتَب عن

<sup>(</sup>۱) في الهامش: ويقال أيضاً إن من أسباب نكبته أنه قال في كتاب الحيوان له: ورأيت الزرافة عند ملك البربر، وأن ذلك وجد بخطه، فأوقف عليه المنصور، فهم بسفك دمه، فوافق أن كان بالحجلس صديقه أبو عند الله الأصولي المنكوب بعد معه فقال: وقد كان جرى في مجلس المنصور منع العمل بالشهادة على الحق، منعت الشهادة على الحق في الدينار والدرهم، ويجيرونها في قتل المسلم، ثم قال: أما الكتب ورأيت الزرافة عند ملك البرين، فاستحسن ذلك في الوقت، وأسرها المنصور في نفسه حتى جرى ما جرى.

<sup>(</sup>٢) انظر إلى ساسي ، عبد اللطيف ، ص ٣٨١ .

المنصور في هـــذه القضية كاتبُهُ أبو عبد الله بن عَيَّاش كتابًا إلى مَرَّاكُش وغيرِها يقول فما يَخُصُّ حاكَما منه : وقدكان في سالف الدهر قومْ مخاضوا في بحور الأوهام وأقرَّ لهم عوامُّهم بشفوف عليهم في الأفهام حيث لا دَاعِيَ يَدْعُو إِلاَّ اَلحَيُّ القيوم ، ولا حاكم يَفْصِل بين المشكوك فيــه والمعلوم ، فخَلَّدُوا في العالَم صُحُفاً مالها من خَلَاق مُسْوَدَّةً المعانى والأوراق بُعْدُها من الشريعة بُعْدُ الْمَشْرِ قَيْن وتباينُها تبايُنُ الثِّقَائين ، يُو هِمُون أن العقل ميزانُها والحقُّ برهانُها ، وهم يَتَشَعَّبُون في القضية الواحدة فِرَقًا و يَسِيرُون فيها شواكلَ وطُرُقًا ، ذلكم بأن الله خَلَقَهم للنار و بَعَمَلِ أَهْل النار يَمْمَلُون ليَحْمِلُوا أُوزارَهم كاملةً يومَ القيامة ومن أوزار الذين يُضِلُّونهم بِغَيْر علم ِ أَلَا ساء مايَزِرُون ، ونَشَأَ منهم في هذه السَّمْحَة البيضاء شياطينُ إِنْسِ يخادعون اللهَ والذين آمنوا وما يَخْدَعُون إلَّا أَنْفُسَهم وما يَشْعَرُون ، يُوحِي بَعْضُهم إلى بَعْض زُخْرُف القول غُرُوراً ، ولو شاء رَبُّكَ مافَعَلُوه فَذَرْهُمْ وما يَفْتَرُون ، فكانوا عليها أضرَّ من أهل الكتاب وأبعدَ عن الرَّجْعَة إلى الله والمــآب، لأن الكتابيَّ يجتهد في ضلالٍ وَيَجِدُّ في كلال ، وهؤلاء جُهْدُهم التعطيل ، وتُصاَراهم التمويهُ والتخييل، دَبَّتْ عقاربُهُم في الآماق بُرْهةً من الزمان إلى أن أَطْلَعنا اللهُ سبحانه منهم على رجالِ كان الدهر قد مَنَى لهم على شدَّة حروبهم وأُغْضَى عنهم سنين على كثرة ذنوبهم ، وما أُمْلِيَ لهم إِلَّا ليَزْدَادوا إِثْمًا ، وما أُمْهِلُوا إِلَّا ليَأْخَذُهُمُ اللَّهُ الذي لا إلهَ إلَّا هُو وَسِعَ كُلَّ شيء عِلْمًا ، وما زِلْنَا وَصَلِ اللَّهُ كرامتُكُم أُنذَ كُرُّهُم على مقدار ظَنَّنَا فيهم ونَدْءُوهم على بصيرة إلى ما يُقديهم إلى الله سبحانه ويُدْنيهم ، فلما أراد اللهُ فضيحة عَمَايتهم وكَشْفَ غَوايتهم وُقِفَ لبعضهم على كتب مسطورة في الضلال ، مُوجبة ٍ أُخْذَ كتاب صاحبها بالشمال ،

ظاهرُها مُوشَّخُ بَكتاب الله ، وباطنُها مُصَرِّحُ بالإعراض عن الله ، أبسَ الإيمانُ منها بالظلم ، وجيء منها بالحرب الزَّبُون في صورة السَّلْم ، مزَّلَّةُ للأُقدام ، وَهُمْ يِدِبُّ فِي باطن الإسلام، أسيافُ أهل الصليب دُونَهَا مَفْلُولة، وأيديهم عما يَنَالُه هؤلاء مغلولة ، فإنهم يوافقون الأمة في ظاهرهم وزيِّهم ولسانهم ، و يخالفونها بباطنهم وغيِّهم و بهتانهم ، فلما وَ قَفْناً منهم على ماهو قَذَّى فى جَفْن الدين ونُكْتَةُ سودا؛ في صفحة النور المبين نَبَذْناهم في الله نَبْذَ النَّواة ، وأقصيناهم حيث 'يُقْصَى السُّفَهَاء من الغُوَاة ، وأبغضناهم في الله كما أنا نُحِبُّ المؤمنين في الله ، وتُعلَّنا اللَّهمَّ إن دينك هو الحقُّ اليقين وعبادَك هم الموصوفوت بالمتقين ، وهؤلاء قد صَدَفوا عن آياتك وعَمِيت أبصارُهم و بصائرهم عن بَيِّناتك ، فباعِد أسفارَهم وأَلِحَق بهم أشياعَهم حيث كانوا وأنصارهم ، ولم يَكُن بينهم إلَّا قليل وبين الإَجْام بالسيف في مجال ألسنتهم والإيقاظِ بحدٍّ من غفلتهم وسِنَيْهِم ، ولكنهم وَقَفُوا بموقف الخِرْى والْلمون ، ثم طُرِ دوا عن رحمة الله ، ولو رُدُّوا لعــادُوا لِمــا نُهُوا عنه وإنهم لــكاذبون ، فاحْذَرُوا وَفَقَــكم اللهُ هذه الشِّرْدْمةَ على الإيمان حَذَرَكم من السُّمُوم السارية في الأبدان ، ومَنْ عُثِرَ له على كتابٍ من كتبهم فجزاؤه النارُ التي بها يُعَذَّب أربابُه وإليها يكون مآلُ مؤلفه وقارئه ومَا بُه ، ومتى عُثِرَ منهم على نُجِدٍّ في غُلَوائه عَم عن سبيل استقامته واهتدائه فْلْيُعَاجَلْ فيه بالتثقيف والتعريف، ولا تَرْ كَنُوا إلى الذين ظلموا فتَمَسَّكُم النارُ وما لَكُم من دُون الله من أولياء ثم لا تُنْصَرُون ، أولئك الذين حَبطَتْ أعمالُهم ، أولئك الذين ليس لهم في الآخرةِ إلاَّ النارُ وحَبِطَ ما صَنَعُوا فيها وباطلُ ما كانوا يَعْمَلُون ، واللهُ تعالى يُطَهِّرُ من دَنَس الملحدين أصقاعَكم ، ويَكْتُب في

صائف الأبرار تضامركم على الحقّ واجماعَكم إنه مُنْعِم كريم.

وحدثني الشيخ أبو الحسن الرعيني رَحِمه الله قراءةً عليــه ومناولةً من يده ونَقَلْته من خَطَّه ، قال : وكان قد انصل، يَعْنِي شيخَه أبا محمد عبد الكبير، بابنرشد المتفلسف أيام قضائه بقرطبة ، وحَظِيَ عنده فاستكتبه واستقصاه ، وحَدَّثني رَحِمَه الله ، وقد جَرَى ذكر هذا المتفلسف وما له من الطُّوامِّ في محادَّة الشريعة ، فقال : إن هذا الذي يُنْسَبُ إليه ماكان يَظَهَرُ عليه ، ولقد كنت أراه يَخْرُج إلى الصلاة وأَثَرُ ماء الوضوء على قدميه ، وما كِـدْتُ آخُذُ عليه فلتةٌ واحدةً ، وهي عُظْمَى الفَلَتاتِ ، وذلك حين شاع في المشرق والأندلس على أ نْسِنة الْنَجِّمَة أن ريحًا عاتيةً تَهُبُّ في يومَكذا وكذا في تلك المدة تُهْلِك الناس، واستفاض ذلك حتى اشتدٌّ جَزَّعُ الناس منه واتَّخَذُوا الغِيرَان والأَنفاقَ تحت الأرض تَوَقِّيًّا لهذه الريح، ولما انتشر الحديث بها وَمَلَّبْقَ البلاد استدعى والى قرطبة إذ ذاك طَلَبَتْهَا وفاوضهم في ذلك، وفيهم ابن رشد، وهو القاضى بقرطبة يومئذ وابن بُنْدُود، فلما انصرفوا من عند الوالى تـكلُّم ابن رشد وابن بُندُود في شأن هذه الربيح من جهة الطبيعــة وتأثيرات الكواكب، قال شيخُنا أبو محمد عبدالكبير وكنتُ حاضراً فقلتُ له في أثناء المفاوضة : إن صَحَّ أمرُ هـــذه الريح فهـى ثانية الريح التي أهلك اللهُ تعالى بها قومَ عاد إذْ لَمْ تُعْلَمُ ريحُ بعدها يَعُمُّ إهلاكُها ، قال فا نَبَرَى لى ابنُ رشد ولم يمالك أن قال : والله وجودُ عاد ما كان حقًّا ، فكيف سببُ هلا كهم ، فسُقِطَ في أيدى الحاضرين وأكبروا هذه الزَّلَّة التي لا تَصْدُر إِلَّا عن صريح الكفر والتكذيب لِمَا جاءت به آياتُ القرآن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولامن خُلْفِه ، وقال ابنُ الزُّ بَيْرِ : كان من أهل العلم والتَّفنَّن ، وأخذَ الناسُ منه واعتمدوه إلى أن شاع

عنه ما كان الغالب عليه في علومه من اختيار العلوم القديمة والركون إليها وصوف عنا نه جلة نحوها حتى تُلَص كتب أرسطو الفلسفية والمنطقية واعتمد مذهبة في ما يُذ كر عنه ويوجد في كتبه ، وأخذ ينتجي على من خالفه ، ورام الجمع بين الشريعة والفلسفة ، وحاد عن ماعليه أهل السنة فترك الناس الراوية عنه حتى رأيت بَشْر اسمه متى وقع للقاضى أبي محمد بن حوط الله إسناد عنه إذ كان قد أخذ عنه وتكلموا فيه بما هو ظاهر من كتبه ، وممن جاهده بالمنافرة والمهاجرة القاضى أبو عامر يحيى بن أبي الحسين بن ربيع ونافر و بُجلة ، وعلى ذلك كان ابناه القاضى أبو القاسم وأبو الحسين ، ومن الناس مَنْ تَعامَى عن حاله وتأول مرتكبه في انتحاله ، والله أعلم بما كان يُسِرُه من أعماله ، وحَسْبُنا هذا القَدْر ، وقد كان امتُحِن على مانسب إليه ، وامتحانه مشهور ، وقال الحائج أبوالحسين بن جبير فيه وفي نكبته :

الآن قد أُيقَنَ ابنُ رشد أن تواليف ، تَوَالف ياظالمًا نفس مَنْ تُوالِف ذر.

لَمْ تَكُنْزَم الرُّشْدَ يَا بْنَ رُشْدِ لَمَّا عَلاَ فِي الزمان جَدُّكُ \* وَكُنْتَ فِي الدين ذَا رِياء ما هكذا كان فيه جَدُّكُ \*

وله :

وله فيه:

الحمد لله على نَصْرِه لفرْقَة الحق وأشياعه كان ابن رُشْد في مَدَى غَيِّه قد وَضَعَ الدبن بأوضاعه حتى إذا أوْضَع في طُرْقِه تَوَالفَه عند إيضاحه

وله فيه:

وله فيه:

خليفةً اللهِ أنت حَقًّا حَمْييم الدِّينَ من عِدَاه أَطْلَعَكَ اللهُ سِرَّ قَوْمِ تَفَلْسَفُوا وادَّعَوْا عُلُوماً واحتقروا الشرع وازدرَوه

خليفةَ اللهِ دُمْ للدِّين تَحْرُسُهُ فَاللَّهُ يَجْعَلُ عَدْلًا مِن خَلَايِفُهُ وله:

وله:

بَلَغْتَ أُميرَ المؤمنين مَدَى الْمُناَ قَصَدْت إلى الإسلام تُعْلَى مَنارَه تداركت دين الله في أُخْذِ فِر ْ قَة أثاروا على الدين الحنيفيِّ فِتْنَةً

فَالْحَدُ للهِ على أَخْذِهِ وأَخْذِ مَنْ كَانَ مِن أَتَبَاعِهُ

نَفَذَ القضاه بأخذ كلِّ مُرَمِّد مُتَفَلَّسِف في دينه متزندق بالمنطق اشتغلوا فقيلَ حقيقةً إن البلاء مُوَ كُلُ بالمنطق

فارْقَ من السُّعْدِ خَيْرَ مَرْقاً وكلِّ مَنْ رامَ فيــه فَتْقَا شَقُّوا العَصَا بِالنِّفَاقِ شَقًّا صاحبُها في الله الديشقا سفاهةً منهمُ وُحْقاً أَوْسَعْتَهُم لَعْنَا وَخُزْياً وَقُلْتَ بُعْدًا لَهُم وَسُحْقاً فَابْقَ لَدِينِ الْإِلَّهِ كَنْهُمَّا فَإِنَّهُ مَا بَقِيتَ كَبْقَا

من العِدَى شَرَّ شَرِّ فَعُهُ مُطَهِّرًا دينه في رأس كل مائه

لأنك بَلَّفْتَنَا مَا نُومِّلُ ومَقْصِدُكُ الأَسْنَى لَدَى اللهِ يُقْبَلُ عَنْطِقهم كان البلاه المُوَ كَالُ لها نارُ غَيّ في العقائد تُشْعَل

أَقَمْهُمُ للناس يُبْرَأُ مَهُمُ ووجهُ الْمُدَى من خِزْيهم يَهَلُّلُ وأُوْعَزْتِ فِي الْأَقْطَارِ بِالْحَثِّ عَنْهِم عَنَ كُتْبِهِمْ وَالسَّعِيُ فِي ذَاكَ أَجْمَلُ ۗ وقد كان للسيف اشتياقُ إليهمُ ولكنْ مقامُ الجِوْمَى للنَّفْس أَقْتَلُ وَآثَرُتَ دَرْءَ الْحَدُّ عَنهم بشُبْهَةً لَظاهِر إسلام وحُكْمُك أعدلُ

وله فيه غيرُ ذلك مما يطول إيرادُه ، ثم عُفِيَ عنه ، واسْتُدْعِيَ إلى مَرًّا كُشَ فَتُورُقُّ بها ليسلةَ الخيسِ التاسعةَ من صَفَرِ خَمْسِ وتسعين وخمسائة بموافقة عاشر دُجَنْيِر ، ودُ فِنَ بِجَبَّانة باب تَاغَزُوت خارجَها ثلاثة أشهر ، ثم حُمِل إلى قرطبة فدُ فِنَ بها في روضة سَلَّفه بمقبرة ابن عباس ، ومَوْ لِدُه سنة عشرين وخمسائة .

#### سيرة ابن رشد لابن أبي أُصيْبِعة

(وَنْقَ مخطوط المكتبة الإمبراطورية ، الملحق العربي عصل ٢٠١ ، وَوَفْقَ مخطوطى أَ كَسفورد وهوتنغتن ، ١٧١ ، يوكوك ٣٥٦ ) .

أبو الوليد بن رشد هو القاضي أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد، مولدُه ومنشؤُه بقرطبة ، مشهور ْ بالفضل مُعْتَنِ بتحصيل العلوم ، أَوْحدُ في عــلم الفقه والخلاف ، واشتغل على الفقيه الحافظ أبي مُحمد بن رزق ، وكان أيضاً مُتَمَيِّزاً في علم الطبِّ ، وهو جَيِّدُ التصنيف ، حَسَنُ المعاني ، وله في الطبِّ كتابُ الكليات ، وقد أجاد في تأليفه ، وكان بينه و بين أبي مروان بن زُهْر مَوَدَّةٌ ، ولمَّا ألَّف كتابه هذا في الأمور الكلية قَصَدَ من ابن زُهْر أن يُؤلِّف كتابًا في الأمور الجزئية لتكون جملةُ كتابيهما ككتاب كامل في صِناعة الطبِّ ، ولذلك يقول ابن رشد في آخر كتابه ماهذا نَصُّه ، قال : « فهذا هو القول في معالجة جميع أصناف الأمراض بأوجزِ ما أَمْكُنَّا وأَبْيَنه ، وقد بَقِيَ علينا من هذا الجزء القولُ في شفاء عَرَضٍ عَرَضٍ من الأعراض الداخلة على تُعِضوٍ تُعِضوٍ من الأعضاء، وهذا و إن لم يَكُن ْ ضروريًّا لأنه مُنْطَوِ بالقوة فيما سلفَ من الأقاويل الكلية ففيه تقميم ما وارتياضٌ، لأنا نَنْزِل فيها إلى علاجات الأمراض بحسب عضو عضو ، وهي الطريقة التي سلكما أصحاب الكنايش حتى نَجْمَع في أقاويلنا هذه إلى الأشياء

السكلية الأمور الجزئية ، فإن هذه الصّناعة أحقُّ صِناعة يُنزَل فيها إلى الأمور الجزئية ما أَمْكُن ، إلَّا أنا نؤخِّر هذا إلى وقت نكون فيه أشدَّ فراغاً لعنايتنا في هذا الوقت بما يهمُّ من غير ذلك ، فمن وَقع له هذا الكتاب دون هذا الجزء وأحبَّ أن يَنظُر بعد ذلك في الكنايش كان أوفقُ الكنايش له الكتاب الملقب بالتيسير الذي ألّقه في زماننا هذا أبو مروان بن زُهْر ، وهذا الكتاب سألته أنا إياه وانتسخته ، فكان ذلك سبيلاً إلى خروجه ، وهو كما قلنا كتابُ الأقاويل الجزئية التي قلتُ فيها شديدة المطابقة للأقاويل السكلية ، إلّا أنه مَزَج هنالك مع العلاج العلاماتِ وإعطاء الأسباب على عادة أصحاب الكنايش ، ولا حاجة لمن يقرأ كتابنا هذا إلى ذلك ، بل يَكفيه من ذلك يُجَرَّدُ العلاج فقط ، و بالجملة من يقرأ كتابناه من الأقاويل السكلية أمكنه أن يَقِف على الصواب والخطإ من مداواة أصحاب الكنايش في تفسير العلاج والتركيب .

حداً ثنى القاضى أبو مروان الباجِّى "، قال كان القاضى أبو الوليد بن رشد حسن الرأى ذكيًا رَثَ البِزَّة قوى النفس ، وكان قد اشتغل بالتعاليم و بالطبً على أبى جعفر بن هارون ولازمه مدة ، وأخذ عنه كثيراً من العلوم الحكية ، وكان ابن رشد قد قضى فى أشْبِيلِيَّة قبل قرطبة ، وكان مَكِيناً عند المنصور وجيها فى دولته ، وكذلك أيضاً كان ولد والناصر يحترمه كثيراً ، قال ولما كان المنصور بقرطبة وهو متوجِّه إلى غَزْ و الفنش ، وذلك فى عام إحدى وتسعين وخمسائة استدعى أبا الوليد بن رشد ، فلما حضر عنده احتراماً كثيراً وقرَّبه إليه ، حتى تَعَدَّى به الموضع الذى كان يَجْلِس فيه أبو محمد عبد المؤمن ، وهو الثالث أو عبد الواحد بن الشيخ أبى حفص الهنتاني صاحب عبد المؤمن ، وهو الثالث أو

الرابع من العشرة ، وكان هذا أبو محمد عبد الواحد قد صاهره المنصور وزَوَّجه بابنته لعِظُم منزلته عنده ، ورُزِق عبد الواحــد منها ابناً اسمُه على "، وهو الآن صاحبُ إِفْرِيقِية ، فلما قَرَّبَ المنصورُ ابن رشد وأجلسه إلى جانبه حادثه ثم خَرَج من عنده وجماعةُ الطلبة وكثيرُ من أصحابه ينتظرونه فهَنَّتُوه بمنزلته عند المنصور و إقبالِه عليه ، فقال : واللهِ إن هذا ليس مما يستوجب الهناء به ، فإن أمير المؤمنين قَرَّ بني دفعةً إلى أكثرَ مماكنتُ أُومِّلُ فيه أو يَصِلُ رجائى إليه ، وكان جماعةٌ من أعدائه شَنَّمُوا عليه بأن أمير المؤمنين قد أَمَر بقتله ، فلما خَرَج سالماً أَمَرَ بعضَ خدمه أن يَمْضِيَ إِلَى بيته ويقولَ لهم أن يَصْنَعُوا له قَطَّا وفراخَ حمام مسلوقةً إلى متى يأتى إليهم ، و إنما كان غَرَضه إلى ذلك تطييبَ قلوبهم بعافيته ، ثم إن المنصور فيما بعد َنَهُم على أبى الوليد بن رشد وأُمَرَ أن رُيقِيم في الْيُساَنَة ، وهي بلدُ وريبُ من قرطبة ، وكان أَوَّلًا لليهود ، وأن لا يَخْرُج عنها ، وَنَقَمَ أيضًا على جماعةٍ أُخَرَ من الفُضَلاء الأعيــان ، وأمر أن يكونوا في موضع آخر ، وأُظْهَر أنه فَعَل بهم ذلك بسبب ما يدَّعي فيهم أنهم مشتغلون بالحـكمة وعـــلوم الأوائل، وهؤلاء الجماعة أبو الوليد بن رشد وأبو جعفر الذهبيّ والفقيهُ أبو عبد الله محمد بن إبراهيم قاضي بِجَآيَة وأبو الربيع الكفيف وأبو العباس الحافظ الشاعر القرابي ، و بَقُوا مُدَّةً ، ثم إن جماعة من الأعيان بأشْبيلِية شَهدُوا لابن رشد أنه على غير ما نُسِبَ إليه فَر ضِيَ المنصور عنه وعن سائر الجماعة ،وذلك في سنة خمسِ وتسمين وخمسائه ، وجَمَلَ أبا جعفر الذهبيُّ مِزْ واراً للطلبة ومزواراً للأطباء ، وكان يَصِفُه المنصور ويَشْكُره ويقول: إن أبا جعفرِ الذهبيُّ كالذهب الإبريز الذي لم يَزْدَدْ فِي السَّبْكِ إِلا جُودَةً ، قال القاضي أبو مروان : وبما كان في قلب المنصور

من ابن رشد أنه كان متىحَضَر مجلسَ المنصور وتَكَلَّمُ معه أو بَحَثَ عنده في شيء من العلوم يخاطِب المنصورَ بأن يقول تَسْمَعُ يا أخى ، وأيضاً فإن ابن رشد كان قد صَنَّف كتابًا في الحيوان وذكر فيه أنواعَ الحيوان ونَمَتَ كُلَّ واحدٍ منها ، فلَمَّا ذَكَّرَ الزرافة وَصَفَها ، ثم قال : قد رأيتُ الزرافة عند ملك البَرْ بَر ، يَعْنَى المنصورَ ، فَلَمَّا بَكَغ ذلك المنصورَ صَعُبَ عليه ، وكان أحد الأسباب الْمُوجِبَة فىأنه كَنَّم على ابن رشد وأبعده ، و يُقاَلُ إن مما اعتذر به ابنُ رشد أنه قال : إنما قلتُ مَلِك البَرَّين ، و إنما تَصَحَّفَتُ على القارئ ، فقال مَلِكَ البربر ، وكانت وفاة القاضي أبي الوليد بن رشد رَجِمَه الله في مَرًّا كُش أولَ سنة خمس وتسمين وخسمائه ،وذلك في أول دولة الناصر، وكان ابن رشد قد عَمَّر عمراً طويلاً ، وخَلَّف ولداً طبيباً عالماً بالصِّناعة يقال له : أبو محمد عبدُ الله ، وخَلَّف أيضاً أولاداً قــد اشتغلوا بالفقه واسْتُخْدِموا في قضاء الكُور ، ومن كلام أبى الوليد بن رشد قال : من اشتغل بعلم التشريح ازداد إيمانًا بالله تعالى ، ولأبي الوليد بن رشد من الكتب : كتابُ التحصيل جَمَع فيه اختلافَ أهل العِلْم من الصحابة والتابعين وتابعيهم ونَصَرَ مذاهبَهم و بَيَّن مواضعَ الاحتمالات التي هي مَثَارُ الاختلاف ، كتابُ الْلَقَدِّمات في الفقه ، كتابُ نهاية الحجمد في الفقه، كتابُ الكُلِّيَّات ، شرحُ الأُرْجُوزة المنسوبة إلى الشيخ الرئيس أبي على بن سينا في الطبّ ، كتابُ الحيوان ، جوامعُ كتب أرسطوطاايس في الطبيعيات والإلهيات، كتابُ الضروري في المنطق ملحقٌ به تلخيصُ كتاب أرسطوطاليس، وقد تَّخَصَها تلخيصاً تامًّا مستوفياً ،تلخيصُ الإلهيات لنيقولاوس ،تلخيصُ كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطوطاليس ، تلخيص كتاب الأخلاق لأرسطوطاليس ، تلخيص كتاب البرهان لأرسطوطاليس ، تلخيصُ كتاب السماع الطبيعيّ لأرسطوطاليس ، شرحُ كتاب

السماء والعالَم لأرسطوطاليس ، شرحُ كتاب النفس لأرسطوطاليس ، شرحُ كتاب الاسطقسات لجالينوس ، تلخيصُ كتاب المزاج لجالينوس ، تلخيصُ كتاب القُوى الطبيعية لجالينوس ، تلخيص كتاب العِلَل والأعراض لجالينوس ، تلخيص كتاب التعرف لجالينوس ، تلخيصُ كتاب ألحمَّيَات لجالينوس ، تلخيصُ أول كتاب الأدوية المفردة لجالينوس ، تلخيصُ النصف الثاني من كتاب حيلة البُرْء لجالينوس ، كتابُ تهافت المهافت يَرُدُّ فيه على كتاب النهافت للغزالي" ، كتابُ مِنْهاج الأدلة في علم الأصول ، كتاب صغير سَمَّاه فَصْلَ المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال ، المسائلُ المهمة على كتاب البرهان لأرسطوطاليس ، شرحُ كتاب القياس لأرسطوطاليس ، مقالة من العقل ، مقالة في القياس ، كتاب في الفحص هل يُمْكِينُ العقلَ الذي فينا، وهو المسمى بالهَيُولانيّ ، أَن بَعْقُلَ الصُّورَر المفارقة بأخرة أوْ لا يُمْكِن ذلك ، وهو المطلوبُ الذي كان أرسطوطاليس وَعَدَنا بِالفَحْصِ عنه في كتاب النفس ، مقالة من الله ما يعتقده المُشَّاؤون وما يعتقده المتكامون من أهل ملتنا في كيفية وجود العالم متقاربٌ في المعنى ، مقالةٌ في التعريف بجهة نظر أبي نصر في كتبه الموضوعة في صناعة المنطق التي بأيدى الناس وبجهة نظر أرسطو فيها ومقدار ما في كتاب كتاب من أجزاء الصِّناعة الموجودة في كتب أرسطوطاليس ومقدار مازاد الاختلاف في النظر يعني نظريهما ، مقالةُ في اتصال العقل المفارق بالإنسان ، مقالة "أيضاً في اتصال العقل بالإنسان ، مراجعات ومباحثُ بين أبى بكر بن الطُّفَيْل و بين ابن رشد فى رسمه للدواء فى كتابه الموسوم بالكليات ، كتابُ في الفحص عن مسائل وقعت في العلم الإله في قد كتاب الشفاء لا بن سينا ، ( ۲۹ \_ ابن رشد )

مسئلةٌ في الزمان ، مقالةٌ في فَسْخ ِ شبهة من اعترض على الحكيم و برهانه في وجود المادة الأولى و تَبْيِينِ أن برهان أرسطو هو الحقُّ المبين ، مقالةٌ في الردِّ على أبي على ابن سينا في تقسيمه الموجودات إلى ممكن على الإطلاق وممكن بذاته و إلى واجب بغيره وواجب بذاته ، مقالةٌ في المِزَاج ، مسئلةٌ في نوائب الحليّى ، مقالةٌ في لُمِّيات العَفَن ، مسأللٌ في الحكمة ، مقالةٌ في حركة الفلك ، كتابٌ في ما خالف أبو نصر لأرسطو في كتاب البرهان من ترتيبه وقوانين البراهين والحدود ، مقالةٌ في الترَّياق .

## سيرة ابن رشد للذَّهُبيّ

( وَفْقَ مخطوط المكتبـة الإمبراطوية ، أساس قديم ، ٧٥٣ ، ورقة ٨٠ )

محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن أحمد بن رشد ، أبو الوليد القرطيُّ ، حفيدُ العلامة ابن رشد الفقيه ، وُ لِدَ سنة عشرين قَبْل وفاة جَدِّه أبي الوليد بشهر واحد، وعَرَض الموطَّأ على والده أبي القاسم ، وأخذ عن أبي مروان بن مسرة وأبي القاسم ابن بشكوال وجماعة ، وأُخَذَ علمَ الطبِّ عن أبي مروان بن حر بول ، ودرس الفقه حتى بَرَع فيه ، وأَ ثُبَل على علم الـكلام والفلسفة وعلوم الأوائل حتى صار يُضْرَب به المثل فيها ، فمن تصانيفه ما ذَ كَرَه ابن أبي أُصَيْبِعة : كتابُ التحصيل جَمَع فيه اختلافَ العلماء ، كتابُ الْمُقَدِّمات في الفقه ، كتابُ نهاية المجتهد ، كتابُ الكليات في الطبِّ ، كتابُ شرح أرجوزة ابن سينا في الطبِّ ، كتابُ الحيوان ، كتابُ جوامع كتب أرسطوطاليس في الطبيعيات والإلهيات ، كتاب في المنطق ، كتاب ُ تلخيص الإلهيات لنيقولاوس ، كتاب تلخيص ما بعد الطبيعة لأرسطوطاليس ، شرح كتاب السماء والعاكم لأرسطوطاليس ، شرحُ كتاب النفس لأرسطوطاليس ، تلخيص كتاب الأسطقسات لجالينوس وتَّلَصَ له أيضاً كتاب المزاج وكتاب القُوى وكتابَ العلل وكتابَ التعرُّف وكتابَ الحُمَّيات وكتابَ حيلة البُّر،،

ولَخُّصَ كَتَابَ السماع الطبيعيِّ لأرسطوطاليس ، وله كتابُ تهافت التهافت يَرُدُّ فيه على الغزالي ، كتاب منهاج الأدلة في الأصول ، كتاب فصل المقال في بين الشريعة والحكمة من الاتصال ، كتابُ شرح كتابِ القياس لأرسطو ، مقالة في العقل ، مقالة أفي القياس ، كتاب الفحص من أمر العقل ، كتاب الفحص عن مسائل وقعت في الإلْهيات من الشفاء لابن سينا ، مسئلةٌ في الزمان ، مقالةٌ في أن مايعتقد. اَلمَشَّاوُون وما يعتقده المتكلمون من أهل ملتنا في كيفية وجود العالم متقاربٌ في المعنى ، مقالة في نظر أبي نصر الفارابي في المنطق ونظر أرسطوطاليس ، مقالة في اتصال العقل المفارق للإنسان ، مقالة في ذلك أيضاً ، مباحثاتُ بين المؤلف وبين أَبِي بَكُر بنِ الطَّلَفَيْلِ في رسمه للدواء ، مقالةٌ في وجود المــادة الأولى ، مقالةٌ في الرَّدِّ على ابن سينا في تقسيمه الموجودات إلى تمكن على الإطلاق وممكن بذاته ، مقالةٌ في المزاج ، مقالة أن في نوائب الحلمي ، مسائلُ في الحكمة ، مقالة أن حركة الفلك ، كتابُ ماخالف فيه أبو نصر لأرسطو في كتاب البرهان، مقالة ۖ في التَّرْياق، تلخيص كتاب الأخلاق لأرسطو ، تلخيصُ كتاب البرهان له .

قلتُ ذَكرَ شيخُ الشيوخ تاجُ الدين لَمَّا دخلتُ إلى البلاد سألتُ عنه فقيل إنه مهجورٌ في داره من جهة الخليفة يعقوب، ولا يَدْخُلُ أحد عليه، ولا يَخرُج هو إلى أحد، فقيل : لِمَ ، قالوا : رُ فِعَتْ عنه أقوالُ رَدِيَّة ونُسِبَ إليه كثرةُ الاشتغال بالعلوم المهجورة من علوم الأوائل، ومات وهو محبوس بداره بمرًّا كُشَ في أواخر سنة أربع وتسعين، وذَكرَه الأبَّار فقال : لم ينشأ بالأندلس مِثلُه كالاً وعلماً وفضلاً، قال : وكان متواضعاً منخفض الجناح، عَزَّ بالعلم حتى حكى عنه أنه لم يَدَع النظر والقراءة مُذْعَقَل إلا ليلةً وفاة أبيه وليلةً عُرْسه، وأنه سَوَّد عنه أنه لم يَدَع النظر والقراءة مُذْعَقل إلا ليلةً وفاة أبيه وليلةً عُرْسه، وأنه سَوَّد

فَمَا صَنَّفَ وَقَيَّدَ واختصر نحواً من عشرة آلاف ورقة ، ومال إلى علوم الأوائل فسكانت له فيها الإمامة دون أهل عصره ، وكان يُفْزَع إلى فُتْياًه في الطبِّ كما يُفْزَع إلى نُفْتياًه في الفقه مع الحظِّ الوآفر من العربية ، قِيلَ وَكانِ يَحْفَظُ دِيوَ انَىُ حبيب والمتنبي ، وله من الْمُصَنَّفات كتابُ بدايةٍ الحجتهد ونهايةُ المقتصد في الفقه ، عَلَّلَ فيه ووَجَّه ، ولا نَمْلَمَ في فَنِّه أنفعَ منه ولا أحسنَ مَسَاقًا ، وله كتابُ المكليات في الطبِّ ، ومختصرُ الْمُسْتَصْنَى في الأصول ، وكتابُ في العربية وغيرُ ذلك ، وقد وُلِّي قضاء قرطبة بعد أبي محمد بن مُغِيث ، فحُمِدَت سيرتُه ، وعَظُم قدره ، سَمِع منه أبو محمد بنُ حَوْط الله وسَهْلُ بنُ مالك وجماعةُ ، وامْتُحِنَ بآخره فاعتقله السلطانُ يعقوب وأهانه ، ثم أعاده إلى الكرامة فيما قِيلَ ، واستدعاه إلى مَرًّا كُش ؛ وبها تُوُنِّى في صفر ، وقيل في ربيع الأول ، وقد مات السلطان بعده بشهرِ ، وقال ابنُ أبى أُصَيْبِعة هو أوحدُ في علم الفقه والخلاف ، تَغَمَّلُه على الحافظ أبي محمد بن رزق ، و بَرَعَ في الطبِّ وألَّفَ كتاب الـكليات أجاد فيه ، وكان بينه و بين أبي مروان بن زُهْرِ مَوَدَّة ، حَــدَّثني أبو مروان الباجّي قال :كان أبو الوليد بن رشد ذكيًّا رَثَّ البزَّة قوى النفس اشتغل بالطبِّ على أبي جعفر ابن هارون ، لازمه مُدَّةً ، ولما كان المنصور بقرطبة وقت غَزُّو الفنش استدعى أبا الوليــد واحترمه وقَرَّبه حتى تَمَدَّى به المجلس الذي كان يَجْلِس فيه الشيخ عبد الواحــد بن أبي حفص الهنتاني ، ثم بعد ذلك نَقَم عليه لأجل الحكمة يعنى الفلسفة .

# عِحْنَةُ ابن رشد ( ورقة ۸۷ ، في سيرة يعقوب المنصور )

وسببُها أنه أخذ في شرح كتاب الحيوان لأرسطوطاليس ، فَهَذَّبه ، وقال فيه عند ذكره الزرافة رأيتُها عند ملك البربركذا غيرَ ملتفتِ إلى ما يَتَعَاطَى خَدَمَةُ الملوك من التعظيم ، فكان هذا مما أَحْنَقَهم عليه ولم يُظْهِرِ وه ، ثم إن قوماً بمن يُنَاويه بقرطبة ويَدَّعي معه الكفاءة في البيت والحشمة سَعَوْا به عند أبي يوسف بأن أخذوا بعض تلك التلاخيص فوَجَدُوا فيه بخَطَّه حا كيًّا عن بعض الفلاسفة : قد ظَهَرَ أَن الزُّهَرَة أحدُ الآلهة ، فأوقفوا أبا يوسف على هذا ، فاستدعاه بمَحْضَرِ من الكِبَار بقرطبة ، فقال له : أَخَطُّكَ هذا ، فأنْكَرَ ، فقال : لَعَنَ اللهُ كاتبَه، وأمرَ الحاضرين بلَمْنِهِ ، ثم أمر بإخراجه مُهاناً و بإبعاده و إبعادِ من تَكَلَّم فى شيء من هذه العلوم و بالوعيد الشديد ، وكتب إلى البلاد بالتقدم إلى الناس في تركها و بإحراق كتب الفلسفة سوى الطبِّ والحساب والمواقيت ، ثم لما رَجَعَ إلى مَرَّا كُش نَزَع عن ذلك كلُّه وجَنَح إلى تَعَلُّم الفلسفة واستدعى ابنَ رشد للاحسان إليه فحضر ومَريض ومات في آخرسنة أربع وتُوُّقِّي أبو يوسف في غُرَّة صفر، ووُلِّي بعدموليُّ عهدمابنُهُ أبوعبدالله محمد ، وكان قد جَعَله في سنة ستِّ وثمانين وليَّ العهد ، وله عَشْرُ سنين إذْ ذاك ، وقال الموفَّق أحمدُ بنُ أبي أُصَيْبِعة في تاريخه : حَدَّ ثَني أبو مروان الباحِّيُّ قال : ثم إن المنصور نَقَم على أبى الوليد وأَمَرَ أن يُقيمَ في بلدِ الْيُسَانَة وأن لا يَخْرُج منها ، وَنَقَم على جماعة مِن الأعيان وأمر بأن يكونوا في مواضعَ أُخَر ، لأنهم مشتغلون بعلوم

الأوائل ، والجماعة أبو الوليد وأبو جعفر الذهبي ومحمد بن إبراهيم قاضى بجاية وأبو الربيع الكفيف وأبو العباس الشاعر القرابي ، ثم إن جماعة شَهدُوا لأبى الوليدأنه على غير ما نُسِبَ إليه فَرَضِيَ عنه وعن الجماعة ، وجَعَلَ أبا جعفر الذهبي مزواراً للأطباء والطلبة ، ومماكان في قلب المنصور من أبى الوليد أنه كان إذا تَسكم معه يخاطبه بأن يقول تَسْمَعُ يا أخى ، قُلْتُ : واعتذر عن قوله ملك البربر بأن قال : إنما كتبت ملك البربن ، و إنما صَحَفها القارى .

## قائمة كتب ابن رشد

( وَفْقَ مُخطُوطُ ٨٧٩ ، إسكور يال ، ورقة ٨٢ )

# بسم الله الرحمن الرحيم صلَّىٰ اللهُ على محــد وعلى آله وسَلَّم تسليًّا

برنامج الفقيه القاضي الإمام الأوحـد أبو الوليد بن رشد رضي اللهُ عنــه: الضروريُّ في المنطق ، الجوامعُ في الفلسفة ، مختصرُ المجسطي ، جوامعُ سياسة أفلاطون ، ما يُحْتَاج إليه من كتاب أقليدنو ( هكذا ) في الجسطى ، تلخيصُ الساع الطبيعي ، تلخيصُ السماء والعالم ، تاخيصُ الكون والفساد ، تلخيصُ الآثار العلوية ، تلخيص كتاب النفس ، تلخيص تسع مقالات من كتاب الحيوان ، تلخيصُ الحس والمحسوس ، تلخيصُ كتاب نيقولاوس ، تلخيصُ ما بعد الطبيعة ، تلخيصُ كتاب الأخلاق ، شرحُ السماء والعالَم ، شرحُ السماع الطبيعيّ ، شرح كتاب النفس له ، شرح كتاب البرهان ، تلخيص كتاب أرسطو في المنطق ، شرح مابعد الطبيعة ، الرَّدُّ على كتاب النهافت ، العد ... في الطبّ ، تلخيص الأسطقسات لجالينوس ، تلخيص المزاج له ، تلخيص القُوكي الطبيعية ، تلخيص ُ العللوالأعراض ، تلخيص الأعضاء الآلة ، تلخيص كتاب الله عنات له ، تلخيص الخمس مقالات الأولى من كتاب الأدوية المفردة له ، تلخيص ُ شرح أبى نصر ، المقالة الأولى من القياس الحكيم ، كتاب نهاية المقتصد وغاية المجتهد في الفقه ، المسائل الطبولية ،

الضروريُّ في النحو ، كتاب المناهج في أصول الدين ، شرح رسالة اتصال العقل بالإنسان لابن الصايغ ، فصلُ المقال ، اختصارُ المستصفى ، شرح مقالة الإسكندر في العقل ، المسائل على كتاب النفس ، المسائل البرهانية ، كتاب على مقولة أول كتاب أبي نصر ، مقالة ُ في التَّر ْياق ، كلام ْ على قول أبي نصر في المدخل والجنس والفصل يشتركان ، تلخيص مدخل في فرفريوس ، تعليق ناقص على أول برهان أبي نصر ، مقالة في الجرُّم السهاويّ ، مقالة في المُقُول على الـكلِّ ، مقالة في المقدمة المطلقة ، مقالة أخرى في الجرُّم السهاويُّ ، مقالة أخرى فيهأ يضاً ، مسئلة في علم النفس سُئل عنها فأجاب فيها ، مقالة في علم النفس ، مقالة أخرى في علم النفس أيضاً ، شرحُ عقيدة الإمام المهدى ، شرحُ أرجوزة ابن سينا في الطبِّ ، مقالة في المزاج المعتدل ، كلامُ على مسئلة من العلل والأعراض ، مقالة في الجمع بين اعتقاد المَشَّائين والمتكلمين من علماء الإسلام ، كيفيةُ وجود العالَم في القِدَم والحدوث ، كلامْ له على الكلمة والاسم المشتق ، مقالة في جهة لزوم النتائج للمقاييس المختلطة ، مقالة فى جوهر المالك، تعليق على برهان الحكيم ، كلام على مسئلة من السماء والعالم، مقالة في البزور والزرع ، تعليق المقالة السابعـة والثامنة من السماع الطبيعي ، كلام له على الحيوان ، كلام له على المحرك الأول ، كلام له على حركة الجرم السماوي ، كلام آخرُ عليها أيضاً ، مقالة في المقاييس الشرطية ، مسئلة في أن الله تبارك وتعالى كَيْمَكُمُ الْجَزَّئِياتُ ، كَلَامْ له على رؤية الجِرْمُ الثابِتُ بأدوار ، مقالة في الوجودِ السَّرْمَدِيُّ والوجودِ الزمانيُّ ، مقالة ﴿ فَي كَيفية دخوله فِي الأمر ... جل من علوم الإمام ، مسائلُ كثيرة وتقاييدُ في فنونِ شُتَّى وأغراضِ شُتَّى .

> نَجَزَ البرنامج بحَمْد الله وحُسْن عونه وصَلَّى اللهُ على محمد كنبيَّه وعبده .

## قطعة من رسالة غير مطبوعة عن الاتصال بالعقل

(من مخطوط فى المكتبة الإمبراطورية ، ٢٥١٠ ، أساس قديم ، ص ٢٩١ ، وفى مار مَرْ قُس بالبندقية ، صنف ٢ ، رقم ٥٢ ، ص ٣٢٤ ) .

Incipit epistola Averroys de intellectu.

Intentio nostra in hac distinctione est qoud præbeamus omnes vias claras et demonstrationes firmas quæ faciunt scire quæstionem magnam et fortunium sublime, scilicet si conjungatur intelligentia operans cum intellectu materiali, donec est in corpore, adeo quod in hac manerie opus hominis sit ipsius ista proprietas ex omni parte, secundum quod ipsum est esse intelligentiarum primarum abstractarum. Et hæc est illa quæstio quam philosophus in libro de Anima promiserat declarare; et adhuc non pervenit ad nos illud, et quod ponam in hac demonstratione est id quod recipiam a Domino, cui det Deus longam vitam. Et si rationabilia fuerint hæc quæ dicentur hic referantur ad ipsum, et si inventum fuerit aliquid non rationabile, referatur mihi. Et ego dico quod locus iste non est meus, sed induxit me ad hoc obedientia quidem mandatorum suorum quæ ipse mandavit mihi. Contentio facta fuit de hac quæstione ut scriberem de ipsa, et eliam ob hoc quod spero remunerari ab eo, et quia ipse scripsit super hanc

Aspice ergo hoc secretum divinum et hanc subtilitatem venerabilem, quam admirabile est! Et laudatus sit ipse Deus qui dedit unicuique rei jus suum, et hoc quod dixi retro de intellectu est ex honorabilibus verbis quæ vocantur dissolutiva, et illa sunt prima id est maxima verborum quæ vocantur composita, et hæc est via sumpta ex potentia et actu.

Et iste intellectus qui est in actu est quem homo in se licet in fine apprehendit, et iste intellectus qui vocatur quæistus, et est complementum et actus, et quod yles primum potens fuit ad illum. Et propter hoc, hora qua renovata fuit forma, renovata fuit in eo potentia separatarum formarum, quousque descendit vel ascendit de complemento ad complementum, et de forma ad formam nobiliorem et propinquiorem ad actum, adeo quod in fine perveniat ad hoc complementum et ad hunc actum in quo nullatenus misceatur potentia aliqua. Et quum homo ipse cui proprium est hoc complementum est ipse nobilior

omnibus rebus aliis hic inventis, quoniam ipse est ligamentum et continuatio inter res inventas sensatas defectivas, scilicet quod semper in eorum actu admiscetur potentia, et inter res inventas nobiles, in quibus nequaquam in eorum actu admiscetur potentia, et eorum sunt intelligentiæ puræ abstractæ. Et convenit esse quod totum quod est in hoc seculo creatum est propter hominem, et totum ei deservit, quoniam ipsum primum complementum quod fuit in yle prima in potentia creatum fuit. Demonstratum est ergo quod injuste facit qui segregat hominem a scientia, quæ est via ad habendum hoc complementum, quoniam non est dubium quod qui facit hoc contradicit inventioni vel intentioni creatoris in inventione hujus complementi. Et quemadmodum fortunatus est qui consumit tempus suum servitio seu studio, et appropinquat et laudatus, sic ille in hac approximatione. Et hoc est it qoud ego vidi ponendum in hac dubitatione, et si aliquid renovatum fuerit, in hoc apponam id, si Deus voluerit. Et laudatus sit Deus, et perducat nos ad id quod sit voluntas ejus, et inducat nos ad id ad quod nos sumu formati primo, et postea, et hoc est in vita et in morte.

Explicit.

قطعة من رسالة أغاليط الفلاسفة ، لجيل دو روم ، عن ابن رشد . (من مخطوط في الشَّرْبُون ، رَقْمُهُ ٦٩٤)

Capitulum quartum de collectione errorum Averroys Omnes errores philosophi asseruit, commentatoris. immo cum majori pertinacia, et magis locutus est contra ponentes mundum incepisse quam philosophus fecit, immo sine comparatione plus est arguendus ipse quam philosophus, quia magis directe fidem nostram impugnavit, ostendens esse falsum cui non potest subesse falsitas, eo quod innitatur primæ veritati. Præter tamen errores philosophi, arguendus est quia vituperavit omnem legem, ut patet ex II et XI [Metaph.], ubi vituperat legem Christianorum, scilicet legem catholicam nostram, et etiam legem Sarracenorum, quia ponunt creationem rerum et aliquid posse fieri ex nichilo. Sic etiam vituperat leges in principio tertii Physicorum, ubi vult quod contra consuetudinem legum alii negant principium per se, non negantes ex nichilo nichil fieri, immo, quod pejus est, nos et alios tenentes legem derisive appellat loquentes et garrulantes vel garrulatores, et sine ratione se moventes. Et etiam in VIII Physicorum vituperat leges, et loquentes in lege sua appellat voluntates, eo quod asserant aliquid posse habere esse

post non esse. Appellat etiam hoc dictum voluntatem, ac si esset ad placitum tantum et sine omni ratione, et non solum semel et bis, sed pluries, ut in eodem VIIIe contra leges creationem asserentes in talia perrumpit. Ulterius erravit in VII Metaphysicæ, dicens quod nullum immobile transmutat mobile, nisi mediante corpore transmutabili, propter quod angelus non potest nec posset unum lapidem inferius movere. Quod si aliquo modo sequi posset ex dictis philosophi, ipse tamen non adeo expresse hoc negavit. - Ulterius erravit dicens in XII Metaphysicæ quod potentia in productione alicujus non potest solum esse in agente, vituperans Johannem Christianum, qui hoc asseruit. Est enim contra veritatem hoc, et contra sanctos, quia in aliquibus factis tota ratio facti est potentia facientis. — Ulterius erravit dicens in eodem XII a nullo agente posse progredi immediate diversa et contraria, et ex hoc vituperat loquentes in tribus legibus, scilicet Christanorum, Sarracenorum et Maurorum, qui hoc asserebant. - Ulterius erravit in dicto XII, dicens quod omnes substantiæ intellectuales sunt æternæ et actio pura, non habentes admixtam potentiam, cui sententiæ ipsemet a veritate coactus contradicit in tertio de Anima, dicens nullam formam esse liberam a potentia simpliciter nisi forma prima; nam omnes aliæ formæ diversificantur et essentia er quidditate, sicut ipsemet subdit. — Ulterius erravit in dicto XII, dicens Deum non sollicitari nec habere curam sive providentiam individuorum hic inferius existentium, adducens pro ratione quia hoc non est conveniens divinæ bonitati. erravit negans trinitatem in Deo esse, dicens in dicto XII quod aliqui putaverunt trinitatem in Deo esse. et voluerunt evadere per hoc et dicere quod sunt

tres et unus Deus, et nesciverunt evadere, quia quum substantia fuerit numerata, congregatum erit unum per unam intentionem additam, propter quod secundum ipsum si Deus esset trinus et unus sequeretur quod esset compositus, quod est inconveniens. - Ulterius erravit dicens Deum non cognoscere particularia, quia sunt infinita, ut patet in cemmento suo super illo capitulo, Sententia Patrum, etc. — Ulterius erravit quia negavit omnia quæ hic inferius aguntur reduci in divinam sollicitudinem, siva in divinam grovidentiam, sed secundum ipsum aliqua proveniunt ex necessitate materiæ absque ordine talis providentiæ, quod est contra sanctos, quia nichil hic agitur quod penitus effugiat hunc ordinem, quia omnia quæ hic aspicimus vel divina efficit providentia, vel permittit. Ulterius erravit quia posuit unum intellectum numero in omnibus hominibus, ut ex tertio de Anima. - Ulterius quia ex hoc sequebatur intellectum non esse formam corporis. Imo dixit in eodem tertio quod æquivoce dicebatur actus de intellectu et aliis formis, propter quod cogebatur [dicere] quod homo non poneretur in specie per animam intellectivam sed per sensitivam. - Ulterius ex hoc fundamento posuit quod ex anima intellectiva et corpore non coustituebatur aliquod tertium, et quod non fiebat plus unum cx tali anima et corpore quam ex motore cœli et cœlo.

Capitulum quintum in quo summatim, etc. Omnes autem errores commentatoris, præter errores philosophi sunt hií: — Quod nulla lex est vera, licet possit esse utilis; — quod angelus nichil potest movere, nisi cœleste corpus immediate; — quod angelus est actio pura; — quod in nulla factione,

tota ratio facti est potentia facientis; — quod a nullo agente possini simul progredi immediate diversa; — quod Deus non habet providentiam aliquorum particularium; — quod in Deo non est trinitas; — quod Deus non cognoscit singularia; quod aliqua proveniunt a necessitate materiæ, absque ordine divinæ providentiæ; quod anima intellectiva non multiplicatur multiplicatione corporum, sed est una numero; — quod homo non ponitur in specie per animam sensitivam; — quod non sit plus unum ex anima intellectiva et corpore.

عَرْض المذهب الرشدى في العقل من قبل بِنْڤنُوتو ديمولا (ترجمة إيطالية )

( وَفْقَ مُخطوط المُكتبة الإمبراطورية ، تُكلة فرنسية ، ٤١٤٦ ، رقم قديم ٧٠٠٢ ، ورقة ٢٧٢ ) .

E per chognicione di questo errore prima ci chonviene sapere che Averoys disse la inteletuale natura essere separata da lanima, et disse che è irradiata sopra lanima del huomo, si chome la lucie del sole irradia sopra il perspichuo. E di quella irradiatione dicieva le forme intelligibille entrare nellanima, si chome de la lucie del sole va e dischore chose visibile in el perspichuo. Et a questo modo dicieva moltiplicharsi lo intelletto si chome si moltiplicha la lucie del sole, sechondo chome sono le chose illuminate sopre le quale vae. E chussi le ditte chose illuminate sotratte, non rimane seno uno solo nome del sole, chussi manchando gli huomini, dicieva uno intelletto perpetuo inchorruptibile essere lassato da gli huomini. E questo pessimo errore molto fu biasimato da Alberto Magno in suo libro: De anima. Et alor se seguirrebbe che in numero non fusse se non una sola anima vegietativa in tutti, e che non fusse per numero se non una sola sensitiva. consequens sarrebbe una sola digiestione acresimento, et uno vedere, et una momoria, la quale

chosa é troppo absurda e degna de ongni derisione. E noy vedemo eciandio che la virtu e la sapientia e la beatitudine alora viene a stato de perfictione, quando la virtu orghanicha e le membre chomincia ad indebolirsi, quando si vene a vechiezza.

E qui per nostra intelligientia dobiamo sapere che lo intelletto possibile è atto e nato a ricievere tutte le chose intelligibille, chome la tavola rasa è atta a ricievere la pentura. Et è luocho de le specie intelligille al quale si move le chose intelligibille per la lucie de lo intelletto che fa chome i cholori per la lucie del sole si move in perspichuo, unde lo intelletto agiente è perficione de lo intelletto possibile, e lo intelletto agiente illumina el possibile come fa il lume diafano. Et è forma possibile, e chussi tu vedi che lo è due intelletti, cio è il possibile e lo agiente. E questi due sono uno, chome son le chose chomposite, ma in operatione sono divisi e diversi. Et in questi due lanima è perfetta substantia, la quale sempre sta inchorupta, E qui lo intelletto possibile ex lumine agentis doventa spechulativo.

# قطعة من الدرس الثالث والثلاثين لفر دريك يك يندر والثلاثين لفر والمالة النَّفْس بِنْدَازيو عن رسالة النَّفْس

#### ( وفق مخطوط ١٢٦٤ في مكتبة جامعة يادو )

In sex partes divisa est digressio commenti quinti. In prima, posita differentia inter intellectum possibilem et primam materiam, Averroes docuit, quibus rationibus possimus ostendere intellectum non esse corpus ant virtutem in corpore, ex sententia Aristotelis, cujus ejusdem sententiæ dixit fuisse Themistium et Theophrastum et ostendit quomodo isti evaserint a quadam dubitatione, quæ erat, quomodo intellecta speculativa sint nova existente possibili, et agente æterno. secunda parte, proposuit dubitationes adversus determinationem factam. In tertia, versatus est circa opinionem Alexandri, Abubacher et Avempace. quarta, solvit dubitationes propositas. Tres autem erant præcipuæ. Prima, si possibilis intellectus æternus est, quomodo intellectus speculativus novus Solvit, intellectum speculativum, quantum sit ratione possibilis, æternum esse; sed ratione phantasmatum dicit ipsum esse generabilem et corrupti-Atque hucusque pervenimus. Succedit secunda dubitatio principalis, quam tractat et dissolvit, quæ erat postrema perfectio intellectus, id est actus secundus operationis intellectus, quæ operatio est ipsa intellectio. Intellectio igitur est numerata ad numerum singularium hominum, id est unusquisque habet suam propriam operationem; unusquisque nostrum, intelligit, ea intelligit sua propria operatione. ergo operatio est numerata, ergo etiam prima perfectio, ergo virtus operans intelligens erit numerata, ita ut unusquisque habeat suum proprium intellectum; quod si erit (dicebat Averroes), intellectus erit materialis: quomodo ergo servabimus unitatem intellectus cum pluritate intelligibilium? Et quia hæc dubitatio postulat examen illius difficultatis, an intellectus possibilis sit unus in omnibus nec ne, idcirco Averroes tractat hanc dubitationem, et ponit rationem ex utraque parte. Primum ostendit intellectum necessario esse unicum in omnibus hominibus, quæ fuit ejus sententia. Et affert hanc rationem. Si intellectus (loquitur de possibili) esset numeratus ad numerum individuorum, esset (inquit Averroes) aliquod hoc, id est aliquod particulare, determinatum, corpus, aut virtus in corpore, et tunc subdit : Si hoc esset, esset quid intellectum potentia: nam materialia ex Aristotele in hoc III° [libro], 16° textu, dicuntur intellecta potentia: esset ergo potentia intelligibile; si potentia intelligibile, ergo, inquit Averroes, esset subjectum movens intellectum; sensus etiam esset res natura movens intellectum, quia materialia sunt objecta intellectus; esset ergo objectum intellectus movens intellectum, si esset objectum movens; ergo non esset recipiens, quia, inquit Averroes, nihil recipit se ipsum, idem non potest esse recipiens et receptum. Si ergo esset res recipienda, non esset recipiens, et tamen intellectus est recipiens. Ista est deductio Averrois pro unitate intellectus.

Sciatis secundum veritatem, simpliciter loquendo, secundum principia veræ philosophiæ, secundum

Aristotelem et Alexandrum, intellectum esse plurificatum, unumquemque habere suum proprium intellectum (Averroes non habuit meum, nec ego suum), quum intellectns sit potentia animæ, quæ est vera forma constituens nos in vera specie, et propterea numerata et plurificata ad numerum uniuscujusque nostrum. Fuit quidem differentia inter veritatem, vera principia philosophiæ, et Alexandrum et Aristotelem ex altera parte, quia lapsi sunt, non cognoscentes hanc naturam eommunicatam corpori a Deo creatam: sed conveniunt in hoc, ut existiment intellectum esse plurificatum, et particularem nostræ formæ. Propterea ratio solvitur facile, et secundum principia philosophiæ, et secundum doctrinam Alexandri. Primum secundum principia veræ philosophiæ, solvite rationem Averrois hoc modo. Quum dicit : Si esset plurificantus, esset aliquid hoc; si per aliquid hoc intelligatur aliquid appropriatum huic et non illi, ut si meus et non tuus : consequentiam concedite, et est verissima. At si intelligat, quod sit plurificatus in isto sensu ut sit virtus dependens a materia, negate consequentiam. necessarium est, quamvis sit plurificatus, ut dependeat a materia. O ! dicetis, pluralitas numeralis est ratio materiæ. Respondeo, hoc esse in duplici sensu: vel quia forma ista sit constituta, ut sit forma determinati corporis, habens habitudinem ad hoc, et in hoc sensu potest dici actus hujus corporis : non propterea dependet ab illo. Calcea efficitur a sutore, ut aptetur pedi, non temen dependet a pede. Sic intellectus est forma a Deo constituta, ut aptetur corpori, non tamen dependens ab hoc corpore. Ergo si per materiale intelligat ut coaptetur, concedite consequentiam; at si intelligat, quod si materiale ut dependeat, negate consequentiam. Quum subdit: Ergo esset

quid potentia intelligibile, respondete cum D. Thoma quid potentia intelligibile, respondete cum D. Thoma prima parte Summæ, quæstione 87a, articulo primo: Ista res est potentia intelligibile, nam intelligit se intelligendo alia. Sed notate, quod dicitur potentia intelligibile, non quod sit primarium objectum, in quod primo potentia respicit. Est objectum intelligibile secundario et reflexe, et intelligendo alia intelligit se. Et hoc modo dici potest potentia intelligibile. Quum subdit: Ergo esset movens, respondete: esset objectum movens non primario, in quod potentia per se primo respiciat, sed secundario et rflexe: in quo sensu vix possumus dicere, ut sit movense. Ergo idem reciperet se, consequentia pauci valoris. quod inconveniens est hoc, quod idem recipiat se?

Jam hoc ostendi, præsertim in iis quæ potentia secundario respicit. Oculus est figuratus, habet conjunctionem realem cum figura, non potest ergo spiritualiter recipere figuram. Consequentia nullius valoris. Quare non tollitur, quin possit recipere se spiritualiter. Hoc alias declaravi. Et hoc sit dictum secundum principia veræ philosophiæ. Secundum Alexandrum etiam idem dicetis, hoc excepto, quod ipse concessit intellectum esse materialem, dependentem a materia, et in hoc lapsus est. Ergo ratio hæc non concludit illam unitatem. Relinquitur ergo quod sit plurificatus. Addit deinde Averroes hæc verba quæa volo vos recte intelligere. Dicit: « Et etiam si concesserimus ipsam recipere se ipsam, contingeret ut reciperet se ut divisa. » Quia deduxerat ad hoc inconveniens quod reciperet se, et dicebat hoc absurdum esse, videbatque posse aliquem non habere hoc pro absurdo, propter eam fiduciariam reprobationem inquit: si concedamus quod recipiat se, tamen recipiet se ut divisa. Multi averroistæ interpretantur ut divisa id est particulariter, et esset idem (dicunt) cum virtute sensus, quia etiam sensus recipit se, sed particulariter. Hec modo deducta consequentia nullius valoris est, et puto Averroem hoc non voluisse. Intellectus recipit particulariter, sensus recipit particulariter, ergo intellectus sensus. Syllogismus in secunda figura ex puris affirmativis, et non convertibilibus. Dicam differentiam esse, quia intellectus cognoscit substantiam sensus solum accidentia, Nec habeatis pro inconvenienti, quod intellectus cognoscat singularia. quod ostendam in proprio quæsito. Itaque consequentia nulla est. Et credo Averroem hoc non voluisse.

## مَدْخل محاضرة كَرِ يُمُونيني حَوْل رسالة النفس (وَفْقَ مخطوط مار مَرْقس ، ٦ ، رقم ١٩٠)

Explicaturi libros Aristotelis de anima, quamvis illis auditoribus eos exponamus quos a rectæ veritatis tramite, quem aperit christiana religio, deviaturos nec timendum est, nec potest credi, ob sanctas et religiosas institutiones in quibus vivunt, tamen ob nostrum legendi munus, non debemus sine præfatione hujusmodi contemplationem aggredi. Estote igitur admoniti nos in hac pertractione vobis non dicturos quid sentiendum sit de anima humana, illud enim sanctius me et vere præscriptum est in sancta Romana Ecclesia, sed solum dicturum quod dixerit Aristoteles. Per sapientiam enim certe insipientiam assequeremur, si magis Aristoteli quam sanctis viris credere vellemus. Aristoteles enim unus est homo, et dicit Scriptura: Omnis homo mendax, Deus veritas; quare veritatem ex Deo ipso et ex sanctis hominibus, qui ex Deo locuti sunt, accipere debemus, atque illam semper et constanter anteponere omnibus aliorum sententiis. quamvis viri qui illas protulerint sint apud mundum in existimatione. Rationes omnes quibus Aristoteles de anima loquens videtur esse veritati contrarius solvunt præcipue theologi, ex quibus S. Thomas et alii ipso recentiores; quare quotiescumque continget ut aliquid dicatur minus consonum veritati, habebitis apud istos quid sit respondendum, et ego illud

opportune memorabo, quandoquidem in his libris hanc sum expositionem scripturus, ut nihil dissimulem corum quæ ab Aristotele dicuntur, et dictorum fundamenta, prout ex ingenio protero, aperiam; quandocumque tamen aliquid accidet, quod a veritate christiana sit remotum, illud admonebo, et quomodo allata fundamenta sint removenda, declarabo. Scitote tamen quod non sunt multa in quibus. Aristoteles dissentiit a veritate, et illa non sunt ita demonstrata, ut non possint haberi demonstrationum resolutiones. Hic igitur est modus nostræ expositionis, quam non aliter facere debemus ex sacrorum canonum decreto.

11

### كتاب من قاضى پادُو التفتيشيّ إلى كريمُونيني وجوابُ كريمُونِينِي

(من مكتبة مُونْـكِمَا سَّان ، رقم ٤٨٣) كيتاب من قاضي پادو التفتيشيِّ إلى السيدكرِ يمُونيني

La Santità di N. S, mi ha ordinato ch'io faccia sapere a V. S. che nella sua Apologia non solo non ha sodisfatto alla correttione del 1º libro inscritto Disputatio de Cœlo, secondo la dispositione del concilio Lateranense, ricogliendo la ragione d'Aristotile, confutandolo, e manifestamente difendendo la sede Catholica, ma d'avantaggio ha di proprio senso inventato certi modi di dichiarationi e distinzioni che contengono assertioni degne di censura, come si puo vedere dalle osservazioni che gli ho fatto avere. Per tanto V. S. correga per se stessa il primo libro, secondo il prescritto del concilio Lateranense; et essendo questo debito suo e non dei Theologi e d'altri, V. S. lo deve fare così per obligo di conscienza, essendo quel philosopho christiano e catholico che dice di essere, come per stimolo di riputatione, volendo esser tenuto dal philosopho christiano e non ethnico. E di piu, V. S. levi dall' Apologia e rivochi quei modi d'esplicare e di distinguere che di propria mente ha rese per dichiaratione delle propositioni che furono notate e censurate nel 1º libro, perchè

non sodisfanno all' ordine che li fu dato, nè si devono per se stesse tolerare. Per tanto essendo necessario per oviare a quei mali che la lettura di detti libri puo causare, V. S. correga il 1º libro, secondo il prescritto che le fu ordinato in conformità del concilio Lateranensc e levi et rivochi dal 11° gli errori ed assertioni degni di censura che V. S. ha scritti di proprio senso, insieme con quei modi che ha tenuti in dichiarare la sua intenzione in dette cose; altrimenti mi scrivono da Roma che si verrà alla proibizione di detti libri, nè in questo negotio si pretende altro che l'onor di Dio e la salute delle In oltre si pone in considerazione a V. S. che la retratazione in cose concernenti alla fede deve esser chiara e manifesta, e non involuta nè ambigua, ed altri uomini di valore hanno esposto Aristotile in questa Università di Padova, con tutto che tenesse l'anima mortale, provavano non di meno insieme Aristotile essersi ingannato intorno a cio, et in lumine naturali, e egregiamente confutarono le sue ragioni, in principiis philosophiæ, e tra gli altri il Pendasio a nostri tempi, uomo di molta dottrina e pietà. Che è quanto mi occorre farli intendere in scrittura, oltre al ragionamento havuto seco a longo in tal proposito. V. S. dunque mi rispondi in scrittura distintamente a puanto io le scrivo, a fine che ne possi dar conto a Roma per venerdi prossimo futuro. Dio la conservi.-Dal Ste. Uffizio di Padova, il 3 luglio 1619.

#### الجواب

Ho vista la lettera che mi scrive V. Paternità, nella quale trovo due cose: una è l'avisarmi, incitarmi e persuadermi a procurar di dar soddisfazione all' osservazioni venute novamente intorno a miei libri. La ringrazio del bon affetto, e credo che ella sappia ch'io l'altra volta, secondo l'ordine de Sua Santià, fui prontissimo, e deve credere che ancor ora sono il medesimo ad ogni conveniente richiesta. L'altra cosa è quello che mi propone doversi fare; del che di passo in passo le diro quello ch'io possa fare. Vedero poi l'osservazioni piu tosto ch'io possa, essendo hora un poco risentito, si che non posso attender a studio, e faro con V. P. per odempimento di quanto occorrerà.

Quanto a metter mano nel 1° libro, non posso farlo assolutamente, per che allora che si tratto, fu concluso di ordine di Nostro Signore che si facesse con l'occasione dell' Apologia come s' è fatto; e cio fu saputo in Senato, e si tien per certo, si che io non ho authorithà di metter mano nel libro.

Quello ch'io posso fare è questo : nell' ultima parte che daro fuori De cœli efficientia, havere riguardo ad ogni cosa che accaderà, e far quanto convenga per farmi cognoscere quel philosopho cattolico e christiano che dico di essere, et che so che V.P. sa chi io sono, che qui mi vede ogni di essa l'esser mio, et non ha da stare a Dio sa quali relazioni. Quanto ai modi d'esplicare che dice, credo questi saranno a parte

notati nell' osservazioni, vedero e saro con lei. Vedremo anche insieme il Concilio Lateranense, e cosi faro quello che occorrerà. Ma quanto al mutar il mio modo di dire, non so come poter io promet-Chi ha un modo. tere di transformar me stesso. Non posso nè voglio retrattare le chi uno altro. espositioni d'Aristotile, poichè l'intendo cosi, e son pagato per dichiararlo quanto l'intendo, e nol facendo, sarei obligato alla restitutione della mercede. non voglio retrattare considerationi havute l'interpretazione ch' abiate fatte delle lor esplicazioni, circa l'onor mio, l'interesse della Cattedra, e per tanto del Principe. Ma vi è rimedio; ci sia chi scriva il contrario; io tacero, e non procurero di respondere altro. Così al suessano fu fatto scrivere il libro De Immortalitate, contra il Pomponazzo.

Quanto alle cose dell' anima, ora non è tempo; quando faro il comento, mi portero da bon cattolico, en non inferiore di pieta christiana ad alcun altro philosopho.

#### فهرس

| صفحة |   |       |        |        |                  |         |                                |       |
|------|---|-------|--------|--------|------------------|---------|--------------------------------|-------|
| o    | • | •     | •      | •      |                  |         | مة المترجم                     | مقد   |
| ٩    | • | •     | •      | •      | •                | •       | ، من المؤلف                    | ننبيه |
| 14   | • |       | •      | •      |                  | •       | مة المؤلف في الطبعة الأولى     | مقد   |
|      |   |       |        |        |                  |         |                                |       |
|      |   |       |        | : ل    | ء الأو           | الجز    |                                |       |
|      |   |       |        | ئ      | بن رشا           | .1      |                                |       |
|      |   |       |        | _      |                  |         |                                |       |
|      |   |       |        | t s    | VI (             | :11     |                                |       |
|      |   |       |        | ا و ب  | مل الأ           | الف     |                                |       |
|      |   |       | ته     | ومؤلفا | رشد              | ياة ابن | >                              |       |
|      |   |       |        | ( 1.   | \ <del>-</del> ' | ۲۱)     |                                |       |
|      |   | انية  | فی إسب | مختلف  | سيب              | ن ن     | ـ نظرة ؓ فيما اعتور الفلسفة مر | - >   |
| 44   | • | •     | •      | •      |                  |         | العر بية قبل ابن رشد           |       |
| 44   | • | •     | •      | •      |                  |         | ـ سيرة ابن رشد                 | - ۲   |
|      |   | د لدی | اضطها  | غة من  | ب القلس          | با أصاب | ـ عوامل نكبة ابن رشد و.        | - ٣   |
| ٤٧   | • |       | •      | •      | •                | ىر      | المسلمين في القرن الثاني عش    |       |
| ٥٣   | • |       | •      |        | •                | ، دینه  | ۔ نصیب ابن رشد لدی أبنا.       | ٤ -   |
| ΦA   |   |       | •      | صيف    | . الأقا          | شد م    | ـ ما ضُخِمَتُ به سادةُ ابن     | ۵     |

| صفحا |         |         |          |        |         |                                                                |
|------|---------|---------|----------|--------|---------|----------------------------------------------------------------|
| 77   | _       | •       |          |        |         | ۳ _ معارف ابن رشد ومضادرها                                     |
|      | -       | ·       | •        | ·      | ·       | ، ساهائي بالأنسار ا                                            |
| ٧٠   |         |         |          |        |         | ٧ _ إهجابُه ، مع الغُلُوِّ ، بأرسطو                            |
| ٧٣   |         |         |          |        |         | <ul> <li>مروح ابن رشد</li> </ul>                               |
| 74   | •       | •       | •        | •      | •       | ٩ ــ تعداد مؤلفاته                                             |
| ٩٤   | لاتينية | رية وال | ة والعبر | العربي | وطات    | ١٠ ــ مُتُون ابن رشد العربية ، والمخط                          |
| 44   | •       | •       | •        | •      | •       | ١١ ــ طَبَعات مؤلفاته 🐪 .                                      |
|      |         |         |          |        |         |                                                                |
|      |         |         |          | ثانى   | سل ال   | الفع                                                           |
|      |         |         |          | رشد    | ب ابن   | مذهم                                                           |
|      |         |         |          | (14    |         | ١٠٣)                                                           |
|      |         |         |          |        |         |                                                                |
| 1.0  |         |         |          |        |         | ١ ــ مَن سَبَقُوا ابنَ رشد في مذهبه                            |
| 117  |         | •       | •        | ٠      | ٠       | ٢ ــ الغرِرَقُ الإِسلامية ، المتكلمون                          |
|      |         |         | اولى ،   | له الأ | ماا د ر | ٣ ــ مُعْضِلَةُ أصل الموجودات ، الهيُوكَـ                      |
| 177  | •       |         | •        |        |         | العناية الإلهيــة .                                            |
| ١٢٩  |         |         |          |        |         | ٤ _ نظرية السهاء والعقول .                                     |
| 100  |         |         |          |        |         | <ul> <li>ه ـ نظرية العقل لدى أرسطو</li> </ul>                  |
| 121  |         |         |          |        |         | ٦ _ تَهَدُّمُ هذهِ النظرية لدى شارحى أ                         |
| 187  |         |         |          |        |         | ٧ ــ نظريةُ العقل لدي العرب، وَحدةُ                            |
| 108  |         |         |          |        |         | <ul> <li>٨ ـ الاتحادُ بالعقل الفَعَّال ، إدراكُ اله</li> </ul> |
|      |         |         |          |        |         |                                                                |

صفحة

٩ \_ الخلودُ الجماعِيّ ، البعث . . . . . . ١٦٣

١٠ ـ الأخلاق والسياسة عند ابن رشد . . . . ١٦٩

١١ ـ مشاعر ابن رشد الدينية . . . . . ١١

الجزء الثانى

الرُّشدية

الفصل الأول

الرشديةُ عند اليهود ( ۱۸۳ — ۲۱۰ )

٣ ـ اليهودُ يُقْبِلُونَ على ابن رشد . . . . ١٩١

٤ ـ ترجمة كتب ابن رشد إلى العبرية . . . . . . . . . . . . .

٥ ـ لِيڤيي بن جِرْشون وموسى الأر بونى ملك . . . . ٢٠٤

٦ ـ القرن الخامس عشر ، إِلْياً دِل مديغو ، إلخ . . . ٢٠٧

#### الفصل الثانى

# الرُّشْدية في الفلسفة السِّكُلُلاسية

( الـكلامية )

( 777 - 711 )

| صفحة         |   |   |      |             |          |        |                                         |
|--------------|---|---|------|-------------|----------|--------|-----------------------------------------|
| 714          | • | • |      | گُلَاسية    | السِّ    | فلسفة  | _ إدخال المتون العربية إلى ال           |
| <b>۲1</b> A  |   | • | كموت | ب<br>بشِل س | لی ، مِا | ُ الأو | ً _ ترَجماتُ ابن رشد اللاتينية          |
| 377          |   |   | •    | ية          | ب الطب   | _كتـ   | ا _ هِرْمَنُ الأَلمَانَى ، ترَجَمَةُ ال |
| 777          |   | • | •    | لاسية       | السِّكُ  | لسفة ا | ا _ أول تأثير لابن رشد في الفا          |
| 777          | • | • | •    | •           | •        | ٠      | ، _ معارضةُ غليوم الأوِڤرُني            |
| 337          | • |   | •    | •           | •        |        | · _ معارضةُ ألبرت الـكبير               |
| <b>7</b> \$X | • |   | •    | •           | •        | •      | ١ _ معارضةُ القديس توما                 |
| <b>70</b> A  | • | • | •    | •           | . 3      | بنيكيا | ر _ معارضةٌ جميع المدرسة الدُّوهِ       |
| 774          | • | • | •    | •           |          | •      | ه   ــ معارضةُ جيل دو رُوم              |
| 777          | • | • |      | •           | . •      |        | ١٠ ــ معارضةُ رِيمُون لُول              |
| 171          |   |   |      |             |          |        | ١١ _ الرشدية فى المدرسة الفَر نْسِا     |
| ***          |   |   | •    | •           | •        | •      | ١٢ ــ الرشدية في جامعة باريس            |
| <b>Y</b>     |   |   | •    | •           | •        | •      | ١٢ ــ الإلحاد في القرون الوسطى          |
| 790          |   |   |      |             |          |        | ١٤ _ نفوذُ آل هُوهِنْشتَاوْ فِن         |

| صفحة |   |     |          |         |         |                                            |
|------|---|-----|----------|---------|---------|--------------------------------------------|
| ۲۰۱  | • | يحد | رشد الما | ة ابن ر | سطورا   | ١ ــ يصير ابنُ رشد ُتَمَثِّلَ الإِلحاد ، أ |
| ۳۱.  |   | طی  | ِن الوس  | ل القرو | طالى" ۋ | ١ ــ دَوْرُ ابن رشد فى التصوير الإي        |
| 444  | • |     |          | •       | •       | ١ _ اختيارُ الشرح الأكبر العامّ            |
|      |   |     |          |         |         |                                            |

## الفصل الثالث

# الرشديةُ في مدرسة پادو

#### ( 244 - 443 )

| 441       | • |    | •      | •      | •      |                | العام        | رسة پادُو          | طابع ُ مدر           | _        | ١ |
|-----------|---|----|--------|--------|--------|----------------|--------------|--------------------|----------------------|----------|---|
| 440       |   |    | •      | •      | •      | انوی ّ         | بار° الأبا   | لطبية ، پ          | الرشدية ا            | _        | 7 |
| 444       |   |    | •      | •      |        | •              | يشدية        | بترَارْك للر       | مناهضة               | _        | ۲ |
| 737       |   | •  |        | دق"    | م البد | و و پول        | ًا أَرْ بان  | .ونی <b>ٔ وف</b> ر | جان الجند            | _        | ٤ |
| 408       |   |    | •      | •      |        |                | انياس        | يَّانَى وُثِرِا    | غايتانو التِّ        | -        | 6 |
| ۳٦.       | • | •  | •      |        | •      | •              | يِلِّيني     | لَيُو نا وأشِ      | كفاحُ 'پا            | _        | • |
| <b>77</b> |   |    | ىنى ً  | ان الد | الاتر  | ، ، مجمع       | شديون        | يون والر           | الإسكندر             | _        | , |
| 474       |   |    |        |        |        |                |              |                    | وغُسْتَن<br>وغُسْتَن |          |   |
| ۳۷۷       |   | •  | •      | •      |        | كسية           | ر تد<br>ر تد | شدية الأ           | يمارا والر           | ;<br>-   | • |
| ۳۸۲       | • | نی | باغولي | ونت و  | ، الج  | د العامُّ      | بن رشا       | رَجماتِ ا          | صحيح ت               | <u> </u> | ١ |
| 477       |   |    |        | نان    | ل اليو | ر<br>مَشَّالُو | معارضة       | رشدية ،            | عارضة ا              | •        | ١ |
| 494       | • | •  | •      | •      | بشين   | سيل ف          | ة : مَرْ ،   | أفلاطوني           | لمعارضة ال           | .1 _     | ١ |

| صفحة |   |                                                                       |
|------|---|-----------------------------------------------------------------------|
|      |   | ١٣ ــ معارضةُ علماء الأدب القديم : لو يس قِيڤِس و پيك َ               |
| 497  | • | المِيرَ نْدُو لِيَّ الْمِيرَ نْدُو لِيّ                               |
| ٤٠٣  | • | ١٤ _ مواصلةُ التعليم الرشدى ً في يادُو ، زَ بَارِ لاَّ                |
| ٤١٠  | • | ١٥ ــ سِزَ اركرِ يمُو نَيني ، انهيارُ المَشَّائيةِ في إيطالية .       |
| ٤١٨  |   | ١٦ _ عَدُّ الرشدية مرادفةً للزندقة : سِزَ لِدِين وَكَرْدان وڤا نِينِي |
| ٤٢٦  |   | ١٧ _ اين شدخار ح إيطالية ، أحكام مختلفة                               |

### ذَيْلُ قِطَع غير مطبوعة ( ٤٣٥ ـ ٤٧٨ )

| صفحة |   |   |            |          |                                        |
|------|---|---|------------|----------|----------------------------------------|
| 240  | • | • | •          | •        | _ سيرةُ ابن رشد لابن الأبَّار          |
| 240  | • |   |            |          | _قطعة من سيرة ابن رشد للا نصارى"       |
| 220  | • | • | ٠          | •        | ا _ سيرةُ ابن رشد لابن أبى أصيبعة      |
| 103  |   |   | •          | •        | _ سيرةُ ابن رشد للذهبي                 |
| 505  | • |   |            |          | _ محنة ابن رشد                         |
| १०५  |   | ٠ | •          | •        | و قائمة كتب ابن رشد                    |
| १०९  | • | • | <u>ق</u> ل | مال بالع | · _ قطعةُ من رسالة غير مطبوعة عن الاتص |
| 773  |   |   |            |          | · _ قطعة ُ من رسالة أغاليط الفلاسفة    |
| ٤٦٦  | • | ٠ |            |          | ر _ عَرْض المذهب الرشدى ۖ في العقل     |
| ሊፖ3  |   | • | •          |          | و _ قطعة ُ عن رسالة النفس              |
| 274  |   | • |            | •        | ١ ــ مدخل محاضرة حَوْل رسالة النفس     |
| ٤٧٥  | • | • | نینی       | كريمو    | ١ ـ كتابمن قاضى پادو التفتيشيِّ وجوابَ |

#### تصمويب

| صواب      | س<br>س | ص   | صواب         | س | ص   |  |
|-----------|--------|-----|--------------|---|-----|--|
| التي حصرت | ٧      | 441 | عليه بلزاك   | 4 | ٧١  |  |
| أيبحث     | 14     | 740 | دائرة خاصة ً | ٧ | 494 |  |
| الكلاسية  | 14     | *** | عقل » ،      | 4 | 4.8 |  |

### للأستاذ المترجم :

| لمونتسكيو                  |                | ۱ _ روح الشرائع (جزءان )             |
|----------------------------|----------------|--------------------------------------|
| لجان جاك روسو              |                | ٢ _ العقد الاجباعي                   |
| » » »                      |                | ٣ _ أصل التفاوت بين الناس            |
| n » »                      |                | ٤ _ إميل أو التربية                  |
| لڤو لتير                   |                | ه ــكنديد أو التفاؤل                 |
| لفنآون                     |                | ٦ _ تلماك                            |
| ل <b>إر</b> نست رينان      |                | ٧ _ ابن رشد والرشدية                 |
| لغوستاڤ لوبون              | (طبعة ثالثة)   | ٨ _ حَضَارَة العربُ                  |
| » »                        |                | ۹ _ حضارات الهند                     |
| » »                        | (طبعة ثانية)   | ۱۰ _ روح الجماعات                    |
| » »                        | (طبعة ثانية)   | ١١ _ الدنن النفسية لتطور الأمم       |
| » »                        |                | ١٢ _ فلسفة التاريخ                   |
| » »                        |                | ۱۳ ـ روح التربية                     |
| » »                        |                | ١٤ _ حياة الحقائق                    |
| »                          | ( طبعة ثانية ) | ه ۱ _ الآراء والمعتقدات              |
| » »                        | ( طبعة ثالثة ) | ١٦ ــ روح الثورات والثورة الفرنسية   |
| <b>)</b>                   |                | ١٧ _ رُوح الأَشتراكية                |
| » »                        |                | ۱۸ ــ روح السياسة                    |
| » »                        |                | ١٩ _ اليهود في تاريخ الحضارات الأولى |
| لإميل لودڤيغ               |                | ۲۰ _ النيل                           |
| ) »                        |                | ٢١ _ البحر المتوسط                   |
| » »                        |                | ۲۲ _ کلیویاترة                       |
| <b>)</b> D                 |                | ۲۳ _ بسارک                           |
| » »                        |                | ۲٤ _ ناپليو ن                        |
| » »                        |                | <ul> <li>۲ - ابن الإنسان</li> </ul>  |
| <b>»</b> »                 |                | ٢٦ _ الحياة والحب                    |
| لإميل درمنغم               | (طبعة ثانية)   | ۲۷ _ حیاة محمد                       |
| لسيديو                     |                | ٢٨ ــ تاريخ العرب العام              |
| لحيدر بامات<br>لحيدر بامات |                | ۲۹ _ بحالي الإسلام                   |
| لأناتول فرانس              |                | ٣٠ _ حديقة أبيقور                    |
| » »                        |                | ٣١ ــ الآلهة عطاش                    |
| لبوتول                     |                | ٣٢ _ ابن خلدون ( فلسفته الاجتماعية ) |
| لايسمن                     |                | ٣٣ _ أصول الفقه الدستوري             |